
        
            
                
            
        

    


PHÁP MÔN TỊNH ÐỘ  



HT. Trí Thủ  

---o0o--- 

 Nguồn  

 http://www.niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 19-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website htt p://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

Lời Giới Thiệu 

Lời Nói Đầu 

Chương I - Ý Nghĩa Tịnh Độ 

A. Sao Gọi Là Tịnh Độ? 

B. Các Cõi Tịnh Độ Trong Mười Phương 

C- Các loại Tịnh Độ Khác 

Chương II - Phạm Vi Cõi Cực Lạc 

Tiết I - Y Báo và Chánh Báo Trang Nghiêm 

Tiết II - 48 Lời Nguyện 

Tiết III - Ba Bậc Và Chín Phẩm Vãng Sanh 

Chương III - Đường Lối Tu Tịnh Độ 

Tiết Thứ 1 - Ba Tư Lương: Tín, Nguyện, Hạnh 

Tiết Thứ 2 - Thập Thiện Là Cơ Bản Tu Hành 

Tiết Thứ 3 - Đôn Đốc Hết Bổn Phận 

Tiết Thứ 4 - Rộng Tu Công Đức, Hồi Hướng Quả Vãng Sanh 

Tiết Thứ 5 - Cẩn Thận Lúc Lâm Chung 

Chương IV - Trì Danh Niệm Phật 

Tiết Thứ 1 - So Sánh Ba Pháp: Thật Tướng Niệm Phật,Quán Tưởng Niệm Phật, và Trì 

Danh Niệm Phật 

Tiết Thứ 2 - Các Phương Pháp Trì Danh 

Chương V - Phát Nguyện Vãng Sanh Cực Lạc 

Tiết Thứ 1 - Tánh Cách Trọng Yếu của Sự Phát Nguyện 

Tiết Thứ 2 - Giới Thiệu Vài Bài Phát Nguyện Của Người Xưa 

Và Nghi Thức Phát Nguyện 

Chương VI - Pháp Quán Tưởng 

Tiết thứ I - Trì Danh Và Quán Tưởng 

Tiết Thứ 2 - 16 Pháp Quán Theo Kinh Quán Vô Lượng Thọ 

Tiết Thứ 3 - 29 Pháp Quán Theo Luận Vãng sanh 

Chương VII - Chung Quanh Vấn Ðề Vãng Sanh 

Tiết Thứ 1 - Không Sanh Về Tịnh Độ Tất Phải Đọa Ác Đạo 

Tiết Thứ 2 - Tông Tịnh Độ Là Thuyền Từ Duy Nhất Của Thời Mạt Pháp 

Tiết Thứ 3 - Chưa Đoạn Trừ Hết Hoặc Nghiệp Mà Vẫn Được Dự Vào Hàng Thánh 

Tiết Thứ 4 - Học Phật, Niệm Phật Không Phải Là Yếm Thế, Tiêu Cực 

Tiết Thứ 5 - Tán Tâm Niệm Phật Vẫn Có Công Hiệu 

Tiết Thứ 6 - Chữ Y (Đọc Là: A) Nếu Tồn Tại, Các Chữ Khác Tồn Tại 

Tiết Thứ 7 - Năm Tháng Không Chờ Đợi, Đừng Nên Hẹn Lại Ngày Mai 

Tiết Thứ 8 - Tác Dụng Của Pháp Môn Niệm Phật Gồm Thâu Hết Tác Dụng Các Tông: 

Thiền, Luật, Giáo Và Mật 

Tiết Thứ 9 - Chơn Nghĩa Của Pháp Môn Tịnh Độ Chỉ Có Phật Mới Biết Hết 

Tiết Thứ 10 - Không Nên Ngộ Nhận Lý Luận: Tự Tánh Di Đà, Duy Tâm Tịnh Độ 

Tiết Thứ 11 - Lý Và Sự Cần Phải Tương Xứng 

Tiết Thứ 12 - Tịnh Độ Là Pháp Môn Duy Nhất Của Hàng Phật Tử Tại Gia 



---o0o--- 

Lời Giới Thiệu 

Căn bản của pháp môn Tịnh Độ là thanh khiết thân tâm để phục hồi bản tánh 

chân tịnh cố hữu. 

pháp môn Tịnh Ðộ, sau khi được Phật chỉ dạy, sự phát huy được liên tục và 

đầy  đủ.  Cuốn  sách  sau  đây  là  do  Pháp  Sư  Trí  Thủ  hiện  là  Giám  Viện  Phật 

Học Viện, phỏng thuật theo cuốn"Tịnh Pháp Khái  Thuật", tóm tắt tất cả hệ 

thống  tư  tưởng  của  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  qua  sự  chỉ  dạy  của  Phật  và  sự  phát 

huy  của  các  bậc  cao  đức.  Tín,  Hạnh,  Nguyện,  3  yếu  tố  tâm  thiết  và  đặc 

trường của Tịnh Ðộ, được trình bày đầy đủ và giản dị trong sách nầy. 

Thời buổi pháp nhược ma cường, pháp môn Tịnh Ðộ quả là pháp  môn đem 

lại  sự  thực  hành  thâm  thiết  và  sự  phấn  khởi  vô  bờ  cho  tất  cả  tầng  lớp  con 

Phật,  nên  Tổng  Trị  Sự  chúng  tôi  cho  xuất  bản  sách  nầy  và  với  sự  ước 

nguyện mọi người đồng học đồng tu để đồng được thân cận với Phật. 

Phật Lịch 2505, ngày 26-4-1961 

Trị Sự Trưởng 

Giáo Hội Tăng Già Trung Phần 

Thích Mật Nguyện 

---o0o--- 

Lời Nói Đầu 

Giáo pháp của đức Bổn Sư hiện được lưu truyền khắp thế giới gồm có nhiều 

pháp môn. Ở nước Việt Nam ta pháp môn phổ biến nhất, duy có pháp  môn 

Tịnh Ðộ. pháp  môn  nầy cơ  hồ  như lấn át  luôn cả pháp  môn  Thiền Tông  là 

pháp  môn  chính  truyền  từ  phái  Tỳ  Ni  Đa  Lưu  Chi  cho  đến  Tổ  Thiệt  Diệu 

Liễu Quán. 

Hiện nay trong từ các Đại-đức Tăng-Ni, ngoài đến Tín-đồ Hội-viên các hội 

Phật-giáo Cư-sĩ, không ai là không thực hành pháp môn nầy. Thậm chí đến 

các đơn vị Phật-giáo ở cấp xã, thôn tại Trung-Việt đều lấy hai chữ Tịnh Ðộ 

gọi tên chung cho đơn vị. 

Nhận  thấy  nơi  nơi  đều  thật  hành  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  để  cho  ý  nghĩa  và 

phương  pháp  hành  trì  pháp  môn  nầy  được  thêm  sâu  rộng  và  để  góp  phần 

công đức thêm cao dày, tôi phỏng theo quyển Tịnh Pháp Khái Thuật soạn ra 

sách  nầy  hầu  mong  giúp  quý  Phật  tử  sơ  cơ  hiểu  rõ  thêm  cái  pháp  môn  vi 

diệu mà mình đang thực hành. 

Sách nầy gồm tóm yếu nghĩa ba bộ kinh: Thập Lục Quán, Quán Vô Lượng 

Thọ, Phật Thuyết A Di Đà do chính kim ngôn Đức Thích Tôn dạy ra, và một 

bộ luận là Luận Vãng Sanh do Ngài Bồ Tát Vô Trước soạn. Về đời nhà Tùy, 

có Ngài  Lô Sơn tức Tổ Sư  Huệ Viễn dựa  vào ba kinh  và  một  luận  nói  trên 

mà sáng  lập  tông  Tịnh Độ.  Từ đó tông  nầy  không  ngớt bành trướng  và  lan 

khắp các nước Phật giáo ở miền Đông-Á. 

Vậy, trong tòa nhà Tịnh Ðộ mà quý Phật tử hiện đang kiến tạo, họa đồ là của 

Đức Bổn Sư, gạch  ngói  và công  xây  là của quý  Phật tử, tôi chỉ  xin  nguyện 

góp  thêm  vào  đó  một  chút  ít  đường  mật  cho  vôi  gạch  chóng  ăn  nhau  hầu 

mong tòa nhà sớm thành tựu. 

Có  đạt  được  sở  nguyện  cỏn  con  ấy  không  là  tùy  lượng  quý  Phật  tử  hưởng 

ứng nhiều hay ít. Riêng soạn giả tự cho là đã làm xong một việc đáng làm. 

Soạn giả cẩn chí 

---o0o--- 

Chương I - Ý Nghĩa Tịnh Độ 

 A. Sao Gọi Là Tịnh Độ? 

Tịnh Ðộ là chỉ cho quốc độ trang nghiêm thanh khiết an tịnh, quốc độ ấy tối 

thiểu phải có những điều kiện về nhân dân và thổ địa như sau:  

a. Về nhân dân (Chánh báo)  

1. An lạc vô bệnh. 

2. Thọ mạng lâu dài. 

3. Thân tướng đẹp đẽ. 

4. Không có sự bất bình đẳng về giàu nghèo sang hèn. 

5. Tâm tánh nhu hòa, đạo đức cao thượng. 

6. Đạo tâm kiên cố. 

7. Mọi người đều do hóa sanh mà có, không do thai sanh là kết quả của dâm 

dục ô trược. 

8. Không có sự sai khác về nhỏ lớn già trẻ, mạnh yếu. 

9. Không nhơ bẩn ô uế. 

10. Tâm trí phóng khoáng, thông đạt. 

11. Hết luân hồi trong lục đạo. 

12. Đủ sáu loại thần thông. 

13. Đầy đủ huệ nhãn, chánh kiến. 

Mười ba  loại trang  nghiêm thanh  tịnh  trên đây thuộc phần  "chúng sanh  thế 

gian" (chánh báo). 

b. Về hoàn cảnh (y báo)  

1. Đất đai bằng  phẳng đầy châu ngọc trong suốt; không có khe, hố, núi,  gò 

lởm chởm và ao, rãnh, sông ngòi hủng hê. 

2. Không có các nạn thiên tai như lụt bão, sấm sét, đại hạn, địa chấn, gây ra 

mất mùa đói rét. 

3. Bầu trời luôn luôn quang đãng, không cần ánh sáng mặt trời mặt trăng hay 

đèn nến. 

4. Tất cả vật dụng  luôn  luôn  mới  mẻ, không  vỡ, không  hư, không  mục  nát, 

không cũ nhớp. 

5.  Phong  cảnh  xinh  tươi,  cây  hoa  đẹp  đẽ,  lầu  gác  mỹ  lệ,  không  cần  nhọc 

công kiến trúc trang hoàng mà tự hiện thành. 

6. Khí trời luôn luôn mát mẻ. 

7.  Âm  nhạc  nhiệm  mầu  hòa  tấu  tự  nhiên  hay  ngưng  dứt  tùy  theo  sở  thích 

người nghe. 

8. Không có động vật nào khác, ngoài loài người, trừ sự biến hóa của Phật. 

9. Hồ nước trong thơm ngọt ngào; cạn sâu ấm mát tùy từng sở thích. 

10.  Cảnh  vật  tiếp  xúc  gây  được  khoái  cảm  nhẹ  nhàng  mà  không  làm  chao 

động đạo niệm. 

11. Bảy báu  và  vật dụng tự nhiên  thành tựu để cung ứng  đầy đủ  mà không 

cần đến sức người. 

12. Không có các sự trần lao phiền não. 

13. Không có nạn nhân mãn, mặc dù dân số vãng sanh mỗi ngày mỗi tăng. 

14.  Nhân  dân  sống  trong  thái  bình  an  lạc,  không  có  tà  ma  ngoại  đạo  bức 

hiếp. 

Mười  bốn  thứ  trang  nghiêm  thanh  tịnh  nầy  thuộc  phần  "Khí  thế  gian"  (y 

báo). 

Có đầy đủ cả hai phần "chúng sanh thế gian" và "khí thế gian" trang nghiêm 

thanh tịnh như thế mới được goị là Tịnh Ðộ. 

---o0o--- 

 B. Các Cõi Tịnh Độ Trong Mười Phương 

Trong  mười phương  hư không có  vô  lượng  vô số  quốc độ  với  những trạng 

huống khổ vui ngàn sai muôn khác. Nguyên nhân thành tựu các quốc độ sai 

khác ấy tuyệt đối không do một sức thần thánh nào hoặc một sự ngẫu nhiên 

nào tạo thành. 

Quốc độ tuy nhiều nhưng khái quát có thể chia thành hai loại:  

1) Quốc độ do cộng nghiệp của chúng sanh duyên khởi. 

Cọng  nghiệp  ấy  cảm  thành  quốc  độ  y  báo  chung,  để  chúng  sanh  tùy  từng 

biệt nghiệp thiện hay ác mà thọ quả báo hoặc vui hoặc khổ. 

1. Quốc độ do Phật và Bồ Tát hóa hiện để dùng làm chốn đạo tràng độ sanh. 

Loại trước gọi là uế-độ. Vì nguyên nhân trong quá khứ, chúng sanh làm đìều 

phước đức ít, mà gây điều tội ác nhiều nên cảm báo thành quốc độ vui ít khổ 

nhiều. 

Loại sau gọi là tịnh-độ. Vì nguyên nhân tạo nên quốc độ nầy là do sức phước 

huệ  của  chư  Phật,  Bồ  Tát,  sức  gia  trì  của  bốn  tâm  vô  lượng:  từ,  bi,  hỷ,  xả. 

Thêm vào các nguyên nhân ấy lại có tăng thượng duyên và công đức tu tập 

của  chúng  sanh  hồi  hướng  nguyện  sanh  về  các  cõi  ấy.  Có  sự  cảm  ứng  đạo 

giao giữa nội nhơn và ngoại duyên ấy liên hệ với nhau nên mới duyên khởi 

được quốc độ trang nghiêm thanh tịnh thuần vui không có khổ nhơn tội báo 

xen vào. 

Trong  mười  phương  thế  giới  có  vô  số  uế  độ  nhưng  cũng  có  vô  số  tịnh  độ. 

Trong các  uế độ, thế  giới  Sa bà của chúng ta chỉ  mới  là  một. Nếu ta tưởng 

rằng chỉ có một uế độ nầy thôi thì đó là một sự đại lầm lẫn. Cũng như trong 

các  tịnh  độ,  thế  giới  Cực  Lạccủa  đức  A  Di  Dà  cũng  mới  chỉ  là  một.  Nếu 

không hiểu rằng giữa hư không vô tận còn có vô lượng tịnh độ khác của chư 

Phật, đó lại cũng là một sự đại lầm lẫn khác nữa. 

Trong ba bộ kinh nói về Tịnh Ðộ sở dĩ đức Phật chỉ chuyên nói về thế giới 

Cực Lạc là chỉ vì một lý do sẽ nói ở sau. Ngoài ra trong kinh Dược Sư Lưu 

Ly Bản Nguyện Công Đức,. Ngài còn nói đến cõi Tịnh Ðộ Tịnh Lưu Ly của 

đức Dược Sư Như Lai; trong kinh Đại Bửu Tích, Ngài còn nói đến cõi Tịnh 

Ðộ  Diệu  Hỷ  của  đức  Bất  Động  Như  Lai,  hay  trong  kinh  Di  Lặc  Thượng 

Sanh, Ngài còn nói đến cõi Tịnh Ðộ Đâu Suất của đức Di Lặc Bồ Tát. Tuy 

nhiên,  đó  cũng  chỉ  mới  sơ  lược  kể  qua  vài  ba  cõi  mà  thôi.  Kỳ  thật,  trong 

mười phương thế  giới có  hằng  hà sa số chư Phật thì cũng có  hằng  hà sa số 

cõi  Tịnh  Ðộ.  Những  chúng  sanh  nào  được  sanh  về  các  Tịnh  Ðộ  ấy  đều  do 

nhơn duyên riêng và tại mỗi cõi đều có phương pháp tu hành khác nhau, phù 

hợp  với  từng  nhơn  duyên.  Tu  hành  y  theo  phương  pháp  nào  thì  đến  khi 

thuần thục sẽ được vãng sanh về cõi Tịnh Ðộ ấy. Phương pháp tu hành cầu 

vãng sanh Tịnh Ðộ thì gọi là phép tu Tịnh Ðộ. 

Các cõi Tịnh Ðộ trong mười phương có nhiều vô lượng mà pháp tu cũng có 

nhiều  vô  số.  Vậy  ai  theo  phương  pháp  của  cõi  nào  cũng  đều  có  thể  tùy 

nguyện được vãng sanh ở cõi ấy. 

Ở  đây  riêng  đối  với  thế  giới  Cực  Lạc  Tây  phương,  Đức  Phật  đặc  biệt  tán 

thán  và  giới  thiệu  một  cách  tường  tận  hơn  cả  là  vì  chúng  sanh  ở  cõi  nầy, 

lòng tham dục quá nặng, đức tin quá yếu nên tâm chí loạn động; trong tình 

trạng đó, nếu giới thiệu nhiều cõi tịnh độ quá thì sợ khó thành tựu, cho nên 

chỉ  đặc  biệt  nói  nhiều  về  một  cõi  Tây  phương  Cực  Lạc,  khiến  người  nghe 

chuyên nhất tập trung ý chí hướng về một mối, mới ghi nhớ dễ dàng và hiệu 

quả. 

---o0o--- 

 C- Các loại Tịnh Độ Khác 

Tịnh Ðộ hay uế độ tuy hình như thuộc ngoại cảnh, nhưng sự thật đều do nhất 

tâm biến hiện. Chư Phật khi lấy diệu dụng của tịnh thức biến hiện ra tịnh độ, 

vì tác dụng có sai khác nên danh nghĩa tịnh độ cũng tùy đó mà có sai khác. 

Căn  cứ  vào  Tây  Phương  Hiệp  Luận  đã  chép  thì  tịnh  độ  có  10  loại  không 

đồng nhau. 

1. Tỳ Lô Giá Na Tịnh Độ  

Tỳ  Lô Giá Na tức là  Pháp Thân của chư Phật, Tàu dịch  là  Biến Nhất  Thiết 

Xứ (nghĩa là cùng khắp nơi chốn). Cõi Tịnh Ðộ nầy bất luận ở đâu cũng hóa 

hiện được, vì ở đâu cũng có vô lượng hóa Phật. Đây cũng tức là báo độ của 

chư Phật. 

2. Duy Tâm Tịnh Độ  

Loại  Tịnh  Ðộ  nầy  tùy  tâm  biến  hiện.  Tâm  uế  thì  quốc  độ  uế,  tâm  tịnh  thì 

quốc độ tịnh. Như trong kinh Duy Ma Cật dạy: "Trực tâm là Tịnh Ðộ của Bồ 

Tát; khi  Bồ  Tát thành  Phật  những  chúng  sanh  trung  trực  đều  vãng  sanh  về 

cõi ấy... Nếu Bồ Tát muốn được quả Tịnh Ðộ phải tịnh lòng mình; tùy lòng 

mình tịnh thì cõi Phật tịnh". 

Đó là nghĩa của Duy Tâm Tịnh Ðộ. 

3. Hằng Chơn Tịnh Độ  

Hằng chơn tịnh độ tức như cảnh giới  mà đức Phật đã thị hiện trên hội Linh 

Sơn để hướng dẫn hàng tam thừa quyền giáo Bồ Tát, cho họ biết rằng ở cõi 

nầy  tuy  ô  uế  nhưng  cũng  chính  đó  là  cõi  thanh  tịnh  vậy.  Trong  kinh  chép 

rằng  trên  hội  Linh  Sơn,  các  đệ  tử  hỏi  Phật  vì  sao  cảnh  giới  của  Ngài  hiện 

đương sống lúc bây giờ (núi Linh Thứu) lại cũng ô uế bất tịnh, thế thì nhơn 

địa tu hành của Ngài cũng bất tịnh chăng? Phật liền lấy ngón chân ấn xuống 

đất, cảnh uế độ liền biến thành trang nghiêm thanh tịnh. 

Như vậy cảnh hằng chơn Tịnh Ðộ nầy là một cảnh hằng thường, nhưng biến 

hiện tùy theo nghiệp nhơn của chúng sanh mà thấy có tịnh hay có ô uế. 

4. Biến Hiện Tịnh Độ  

Biến  hiện Tịnh Ðộ  là do sức  gia cảm của  Phật  mà có  biến  hiện. Như trong 

kinh  Bát  Nhã  nói  đức  Phật  dùng  thần  lực  biến  thế  giới  nầy  thành  một  thế 

giới  như ngọc  lưu  ly có bảy báu trang  nghiêm  và  hoa sen rải khắp  mặt đất. 

Cảnh giới ấy tức là cảnh giới  mà đức Phật tạm thời biến hiện để cho chúng 

ta thấy rằng bản lai diện mục của uế độ tức cũng là Tịnh Ðộ vậy. 

5. Ký Báo Tịnh Độ  

Luận  Khởi  Tín  chép  rằng:  "Khi  Bồ  Tát  hoàn  mãn  công  đức,  sanh  lên  cung 

trời Sắc Cứu Cánh thì hiện ra thân tướng rất cao lớn. Trước khi bổ xứ kế vị 

thành  Phật,  Bồ  Tát  tạm  ký  thác  báo  thân  ở  đó  một  thời  gian,  nên  gọi  cung 

trời ấy là "Ký Báo Tịnh Độ", như cung trời Đâu Suất của đức Bồ Tát Di Lặc 

hiện an trú trước khi sẽ bổ xứ thành Phật. 

6. Phân Thân Tịnh Độ  

Theo  kinh  Niết  Bàn,  Phật  bảo  Ương  Quật  rằng:  "Ngươi  không  biết  rằng  ta 

đã an trú trong thực tại vô sanh. Nếu ngươi không tin, cứ qua Đông phương 

hỏi đức Phật ở đấy tên gì thì sẽ nghe Ngài tự giới thiệu: "Thích Ca là ta"! 

Không có gì đáng ngạc nhiên cả, vì nên biết rằng Pháp Thân của Phật đã an 

trú  trong  thực  tại  vô  sanh  thì  đức  Phật  ở  Đông  phương  hay  ở  cùng  khắp 

mười phương đều cũng chỉ là phân thân của một đức Phật mà thôi vậy. 

7. Y Tha Tịnh Độ  

Kinh Phạm Võng: "Nay ta là Lô Xá Na ngồi trên đài sen gồm có ngàn hoa. 

Trên  ngàn  hoa  ấy  lại  thị  hiện  ngàn  thân  Thích  Ca.  Mỗi  hoa  lại  biến  thành 

trăm ức cõi Phật và trong mỗi cõi lại hiện ra một Thích Ca". 

Các cõi được thị hiện như vậy gọi là Báo Thân Tha Thọ Dụng (hiện báo thân 

cho người khác thọ dụng) mà chỉ có Đăng Ðịa Bồ Tát mới trông thấy. (Đăng 

địa nghĩa là đã lên từ nhứt địa tới thập địa). 

8. Thập Phương Tịnh Độ  

Thập phương Tịnh Ðộ là các cõi Tịnh Ðộ trong mười phương. Như ở Đông 

phương thì có các cõi Tịnh Ðộ của đức Phật A Súc, đức Phật Dược Sư, đức 

Phật Tu Di Đăng Vương... Nam phương có cõi Tịnh Ðộ của đức Phật Nhật 

Nguyệt  Đăng...  Thượng  phương  có  cõi  Tịnh  Ðộ  của  đức  Phật  Hương  Tích 

v.v... 

Mỗi đức Phật đều an trú tại một cõi Tịnh Ðộ thanh tịnh trang nghiêm không 

còn trần cấu. 

9. Nhất Tâm Tịnh Độ  

Loại  Tịnh  Ðộ  nầy  nương  nơi  tâm  mà  biến  hiện  và  tùy  theo  công  năng  tu 

chứng cao thấp nên có phân ra bốn bực không đồng:  

a. Phàm Thánh Đồng Cư Tịnh Độ  

Đây  là  quốc  độ  của  hàng  nhị  thừa  và  nhơn  thiên.  Nhị  thừa  là  Thánh;  nhơn 

thiên  là phàm. Thánh phàm cùng ở chung  nên  gọi  là Phàm  Thánh đồng cư, 

lại vì tính chất tịnh uế không đồng mà có chia làm hai thứ. Như cõi Sa-bà là 

đồng cư uế độ; cõi Cực Lạc là đồng cư Tịnh Ðộ. 

b. Phương Tiện Hữu Dư Tịnh Độ  

Đây  là  cảnh  giới  an  trú  của  hàng  tiểu  thừa.  Hàng  tiểu  thừa  nhờ  đoạn  được 

phiền não của kiến hoặc và tư hoặc nên thoát ra khỏi tam giới. Kiến hoặc là 

sự mê lầm về kiến thức, tư hoặc là sự mê lầm về tư tưởng. Trên con đường 

tu chứng, đoạn trừ kiến hoặc và tư hoặc chỉ là mới đạt được phương tiện chứ 

chưa đạt được cứu cánh. Còn cần phải tiến lên nữa và phải đoạn hai thứ mê 

lầm là trần sa hoặc (mê lầm nhỏ như cát bụi) và vô minh hoặc (mê lầm căn 

bản) mới thật gọi là chứng quả. Trần sa hoặc là sự mê lầm nhỏ nhặt như vi 

trần; vô minh hoặc là sự mê lầm cỗi gốc do căn bản vô minh gây nên. Đoạn 

kiến hoặc và tư hoặc chỉ là mới đạt được phương tiện, nên hành giả còn phải 

tu tiến thêm nữa; vì vậy gọi là phương tiện hữu dư. Hữu dư nghĩa là còn sót 

chưa rốt ráo. 

c. Thật Báo Vô Chướng Ngại Tịnh Độ  

Đây là cảnh giới an trú của các vị Đại Bồ Tát. Các vị Đại Bồ Tát nương theo 

phương pháp chân thật  mà tu  hành, cảm được quả báo thù thắng chân thật; 

sắc giới (vật chất) cũng như tâm giới (tinh thần) không còn gây chướng ngại 

đối với Bồ Tát nên gọi là Thật Báo Vô Chướng Ngại. Cảnh giới của các vị 

Bồ Tát đã tu chứng. 

d. Thường Tịch quang Tịnh Ðộ  

Đây  cũng  tức  là  cảnh  giới  đại  Niết  bàn  của  chư  Phật  an  trú.  Thể  tánh  của 

cảnh  giới  nầy thường  vắng  lặng  mà  vẫn thường quang  minh, do trí  huệ của 

Phật  hằng  thường  tỏa  chiếu  cùng  khắp.  Vì  thế  nên  gọi  là  Thường  Tịch 

Quang độ. Thường Tịch nghĩa là thường vắng lặng, Thường Quang nghĩa là 

thường soi sáng. 

10. Bất Khả Tư Nghị Tịnh Độ  

Bất Khả Tư Nghị Tịnh Ðộ tức là cảnh giới Cực Lạc của đức Phật A Di Đà 

để thâu nhiếp, tiếp nhận chúng sanh trong mười phương. Sức thâu nhiếp ấy 

không thể nghĩ bàn, vì ngoài sức tư tưởng và luận bàn của chúng sanh. 

Đây  là  chỉ  đứng  về  nghĩa  thù  thắng  của  cảnh  giới  Cực  Lạc  mà  nói,  chứ  sự 

thật  thì  tất  cả  các  cõi  Tịnh  Ðộ  trong  mười  phương  đều  có  công  năng  thâu 

nhiếp tiếp nhận và đều có tác dụng bất khả tư nghị như thế. 

Tóm lại, 10 cảnh Tịnh Ðộ trên nầy tuy có sai khác về danh từ, nhưng cùng 

đồng  nhất  tâm  biến  hiện,  vì  cõi  Tịnh  Ðộ  nào  cũng  đều  lấy  sự  tiếp  nhận 

chúng sanh bất khả tư nghị làm căn bản, cho nên nói một cõi tức gồm đủ cả 

bốn cõi: Đồng Cư, Phương Tiện, Thật Báo và Tịch Quang. Sự  lập danh sai 

khác chẳng qua là tùy theo mỗi phương tiện mà thôi. 

Ở đây chỉ riêng chú trọng về cõi Tịnh Ðộ Cực Lạccủa đức Phật A Di Đà, vì 

cõi ấy rất có quan hệ mật thiết với chúng ta, như đức Thích Ca đã dạy. 

Vì vậy, cõi Cực Lạc Tịnh Ðộ là mục tiêu chính để cho chúng ta tập trung tất 

cả lực lượng tư tưởng vào đó. Nếu thật chứng được một cõi Tịnh Ðộ ấy thì 

bao nhiêu cõi Tịnh Ðộ khác cũng đều chứng được. 

---o0o--- 

Chương II - Phạm Vi Cõi Cực Lạc 

Cõi Cực Lạc còn có tên là cõi An Dưỡng hay cõi An Lạc. 

 Tiết I - Y Báo và Chánh Báo Trang Nghiêm 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ chép rằng: Đức Phật A Di Đà khi đương còn làm 

Tỳ  Kheo,  tên  là  Pháp  Tạng  Tỳ  Kheo.  Pháp  Tạng  nhắm  mục  đích  trang 

nghiêm  cõi  Tịnh  Ðộ  để  dễ  giáo  hóa  các  loài  hữu  tình,  nên  đã  từng  xin  với 

Đức Phật Thế Tự Tại dạy cho biết tướng trạng (hình thức) và nội dung của 

210  ức  quốc  độ  của  chư  Phật.  Nghe  xong,  Ngài  lại  yêu  cầu  biến  hiện  cho 

thấy để y cứ vào đó mà tham khảo làm ấn tượng trong khi tu hành. 

Sau khi thấy nghe tường tận bao nhiêu cảnh giới quốc độ của chư Phật, Tỳ-

kheo Pháp Tạng mới bắt đầu vận hết tinh thần tu nhơn "tạo quốc độ". Trải 5 

kiếp tư duy nhiếp thủ. Ngài mới thành tựu thế giới Cực Lạc. 

Xét kỹ về mặt kiến lập, các thế giới trong mười phương đều do cộng nghiệp 

của chúng sanh tạo thành và đều chỉ do thức biến hiện. Trong sự tạo tác biến 

hiện, tất cả đều nương vào nhơn duyên, gá mướn nhau mà sanh khởi. Cảnh 

giới biến  hiện bên  ngoài  in tuồng  như có, nhưng sự thật thì chỉ do nội thức 

biến chuyển, nghĩa là đều quy về nhất tâm cả. Ở đây, chư Phật là những bậc 

đã tịnh hóa được tâm thức, dùng tâm thức thanh tịnh ấy mà biến hiện thì tạo 

thành Tịnh Ðộ. Nếu chúng sanh nhất tâm niệm Phật tức là gieo chánh niệm 

vào tịnh thức của Phật, như đổ một chậu nước vào biển cả. Nước chậu dung 

hòa  với  nước biển, cùng chung  một hương vị. Cũng thế, khi chúng sanh đã 

sanh vào quốc độ của chư Phật, y báo và chánh báo của chúng sanh cũng trở 

thành trang nghiêm như Phật và cũng sẽ được dung thông vô tận vậy. 

Bây giờ, chúng ta thử tìm hiểu vì sao Ngài Tỳ-kheo Pháp tạng phải trải qua 

5 kiếp tư duy nhiếp thủ mới hoàn thành được cảnh giới Cực Lạc. Ta hãy cử 

một thí dụ cho rõ nghĩa: thí dụ  về cách tạo nhơn để thành tựu  một cây bửu 

thọ. 

Ngài  Pháp  Tạng  Tỳ-kheo  trong  lúc  tu  Quán,  tập  trung  tư  tưởng  vào  một 

khoảng  hư không.  Trong  khoảng  hư  không  ấy  vốn  không  có  gì  hết,  nhưng 

Ngài tưởng tượng ra một cây bửu thọ gốc vàng, cành bạc, nhánh lưu ly, chồi 

thủy tinh,  lá san  hô,  hoa  mã  não, trái  xa cừ. Sự tưởng tượng  như thế  gọi  là 

“tư  duy”.  Khi  tư duy  đã  thuần  thục,  cây  bửu  thọ  đã  hoàn  thành,  Ngài  luôn 

luôn nắm giữ lấy tư tưởng ấy không phóng xả; cây bửu thọ ấy cũng sẽ do đó 

mà vĩnh viễn tồn tại. 

Bấy giờ Ngài mới móng ý muốn cho cây bửu thọ "chết" ấy thoát khỏi trạng 

thái tĩnh để trở nên sống động. Muốn nó nở hoa kết quả, nó liền nở hoa kết 

quả; muốn nó phát ra thanh âm, nó liền phát ra thanh âm v.v... Cứ y như thế 

mà hành trì thì gọi là “nhiếp thủ”, nghĩa là thu hoạch và giữ lấy. 

Đối  với  cây  bửu  thọ  kia,  chỉ  có  Phật  nhãn  mới  biết  cây  bửu  thọ  đó  là  hư 

huyễn  không  thật,  kỳ  dư  chúng  sanh  trong  chín  cảnh  giới  khác,  kể  từ  địa 

ngục trở  lên  và Bồ Tát trở xuống,  hết thảy đều thấy cây bửu thọ  là thật có. 

Chúng  sanh  dùng  mắt  trông  thì  nó  có  sắc  thật;  dùng  tai  mà  nghe  thì  nó  có 

tiếng thật; dùng mũi mà ngửi thì nó có mùi thật; dùng lưỡi mà nếm thì nó có 

vị  thật; dùng  thân  mà  sờ  thì  nó  có  chất  thật;  dùng  ý  mà  suy  nghĩ  thì  nó  có 

hình  dáng  thật.  Sở  dĩ  có  các  cảm  giác  như  thật  ấy  là  vì  sự  cấu  tạo  của  cây 

bửu thọ đã hoàn thành rồi. 

Lấy sự tạo thành một cây bửu thọ đơn cử ra đây, chẳng qua là để làm thí dụ 

cho ta hiểu rằng sự hoàn thành cả cõi Tịnh Ðộ đòi hỏi công phu và thời gian 

lâu dài đến bực nào. Ở thế giới Cực Lạc không riêng gì một cây nầy  mà tất 

cả sự vật, hình hình, sắc sắc ngàn sai muôn khác, thảy đều có một nguồn gốc 

tạo thành giống như thế cả. 

Còn lý do khiến Ngài Pháp Tạng Tỳ Kheo phát tâm tu tập tư duy nhiếp thủ 

để  tạo  thành  cảnh  giới  Tịnh  Ðộ  là  cốt  nhằm  xây  dựng  một  chốn  đạo  tràng 

thanh tịnh trang nghiêm để tiếp độ chúng sanh. Ngài đã vận hết tinh thần trải 

qua năm đại kiếp mới thành tựu xong. Đến nay, thế giới Cực Lạc là nơi “quy 

túc” (về nghỉ) của chúng ta về sau. Sanh về đó là nấc thang thoát ly sanh tử 

luân hồi để cho chúng ta bước lên đường cứu cánh giải thoát. Vậy xem đó, 

chúng ta có thể ý niệm được lòng từ bi vô hạn của đức Phật A Di Đà đối với 

chúng sanh là nhường nào vậy. 

Phật học chia quả báo làm hai loại: quả báo hiện trong tự thân là chánh báo; 

quả báo  hiện  ngoài tự thân,  như hoàn cảnh, quốc độ  và tất cả sự  vật chung 

quanh, là y báo. 

Sự tôn nghiêm của y báo và chánh báo ở cõi Cực Lạc đại khái đều có chép 

trong ba bộ kinh dạy về pháp môn Tịnh Ðộ.1 Nhưng trong ba bộ kinh ấy chỉ 

mới  giải bày  một cách khái quát  mà thôi,  và  những điều của ba bộ kinh ấy 

trình bày chẳng qua cũng như một giọt nước so với bể cả mênh  mông! Nếu 

nói cho rõ ràng đầy đủ, tưởng e cùng kiếp mãn đời cũng không bao giờ nói 

hết được. 

Tuy không tài nào diễn tả được hết, nhưng đại phàm "trăm nghe không bằng 

một  thấy",  người  tu  hành  nếu  kiên  cố  nhất  tâm  niệm  Phật,  trong  tương  lai 

được vãng sanh Tịnh Ðộ rồi, khi tự nhận thân mình đã an trú trong cảnh giới 

đó,  tất  nhiên  tự  mình  trông  thấy  rõ  ràng  khỏi  cần  ai  thuyết  giáo  nhiều  lời. 

Nếu không nhất tâm tu niệm, thì nào có khác gì kẻ kia đọc lịch sử thật nhiều, 

nhưng vẫn không hội ý được hoàn cảnh, sự kiện và sự vật chung quanh các 

nhân vật lịch sử; muôn đời nhân vật và hoàn cảnh lịch sử ấy vẫn là nhân vật 

và  hoàn  cảnh  trong  tưởng  tượng.  Đọc  lịch  sử  mà  không  làm  sống  lại  được 

nhân vật và hoàn cảnh lịch sử thì nào có bổ ích gì? Chẳng qua cũng một loại 

"gãi ngứa ngoài giày" làm sao đã ngứa được? 

Trong khi chờ đợi một sự thân chứng đích xác hơn, bây giờ ta hãy tạm y cứ 

vào kinh điển để biết một cách khái lược về trạng thái trang nghiêm của thế 

giới Cực Lạc. 

---o0o--- 

a) Chánh báo trang nghiêm (cũng gọi là chúng sanh thế gian thanh 

tịnh.) 

Chánh báo trang nghiêm gồm có các chi tiết lược kê như sau:  

1. Thân tướng trang nghiêm  

Nhân  dân  trong  cõi  Tịnh  Ðộ,  thân  toàn  sắc  vàng,  có  đủ  32  tướng  tốt,  hình 

mạo  giống  nhau,  không  kẻ  đẹp  người  xấu,  dung  sắc  vi  diệu,  cao  lớn  khôi 

ngô, vô cùng xinh đẹp. 

2. Thọ mạng vô hạn. 

Sống  lâu  vô  lượng  vô  biên  a  tăng  kỳ  kiếp  (a  tăng  kỳ:  vô  số),  tự  chủ  hoàn 

toàn, tùy theo bản nguyện. 

3. Có phép thần thông. 

Từ thiên nhãn thông (thấy suốt tất cả) đến thiên nhĩ thông (nghe suốt tất cả), 

tha tâm thông (biết tâm niệm kẻ khác), túc mạng thông (biết rõ kiếp trước), 

thần  túc thông  (đi  lại  tự tại);  nếu chứng được quả  vị  A-la-hán thì còn thêm 

lậu tận thông (dứt sạch nghiệp luân hồi). 

4. Thường an trú chánh định. 

Tâm trí luôn luôn an định, không bị hoàn cảnh chi phối tán động. 

5. Không còn đọa ác đạo. 

Đã  sanh  Tịnh  Ðộ  thì  không  bao  giờ  còn  bị  sa  đọa  vào  ba  đường  dữ:  địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh. 

6. Hoa sen hóa sanh. 

Nhân dân ở  Tịnh Ðộ đều  hóa sanh  từ  hoa  sen  mọc trong  hồ bảy báu; tuyệt 

nhiên không do ái dục nam nữ mà thành. 

7. An vui thanh tịnh. 

Thân  tâm  được  an  lạc  như các  vị  Tỳ-kheo  đã  chứng  quả  A  la  hán  (lậu  tận 

thông). 

8. Không còn có tên bất thiện. 

Ở cõi Tịnh Ðộ không còn có gì được gọi là bất thiện; danh từ bất thiện cũng 

không có, huống nữa là sự thật bất thiện. 

9. Đạo tâm bất thoái. 

Được  sanh  về  cõi  Tịnh  Ðộ,  tâm  niệm  luôn  luôn  dõng  mãnh  tinh  tấn,  một 

mạch thăng tiến đến đạo quả Vô Thượng Bồ đề, không còn thoái chuyển. 

10. Trí huệ biện tài. 

Đọc tụng kinh văn, thọ trì giáo pháp một cách tinh tế và có đủ tài biện luận 

vô ngại. 

11. Được vô sanh pháp nhẫn. 

Chứng quả vô sanh pháp nhẫn tức là phá trừ hết ngã chấp và pháp chấp, đạt 

được chơn trí, và chơn trí ấy xứng hợp với chân lý, lý và trí không hai. 

12. Uy lực tự tại. 

Có đủ  năng  lực  lớn  lao  và  thần thông tự tại  như các bậc  Thanh Văn  và  Bồ 

Tát đủ năng lực nắm tất cả thế giới vào trong lòng bàn tay. 

13. Thân sáng chói lọi. 

Hàng  Thanh  Văn  thì  thân  chiếu  sáng  được  một  tầm;  hàng  Bồ  Tát  thì  thân 

chiếu sáng từ một trăm do tuần cho đến tam thiên đại thiên thế giới. 

14. Vô số Thanh Văn. 

Trong hội đầu tiên của đức Phật A Di Đà đã giáo hóa, số chúng sanh chứng 

quả Thanh Văn không thể kể xiết. Số Bồ Tát cũng vậy. Về số lượng Thanh 

Văn  và  Bồ  Tát chứng  quả  nầy,  Đức  Thích  Ca  đã  bảo  cho  Ngài  A  Nan  hay 

rằng:  "Có sức thần  như Mục  Kiền  Liên  và dùng sức  thần thông ấy  trải  qua 

trăm ngàn muôn ức kiếp, cũng không thể biết được số lượng Thanh Văn, Bồ 

Tát chứng quả trong đại hội đầu tiên của Đức A Di Đà giáo hóa; dù cho có 

biết  được  một  phần  nào  mà  nếu  đem  so  với  số  chưa  biết  được  thì  cũng 

không khác nào một giọt nước so với biển cả." 

15. Vô số bổ xứ Bồ Tát. 

Ở  quốc  độ  Cực  Lạc,  chúng  sanh  đều  bất  thoái  chuyển;  trong  số  bất  thoái 

chuyển đó, số người sẽ bổ xứ (sắp thành Phật) không thể đếm hết được. Số 

người bổ xứ thật là vô lượng vô biên vậy. 

b) Y Báo Trang Nghiêm (Cũng gọi là khí thế gian thanh tịnh)  

Y Báo trang nghiêm gồm có các chi tiết lược kê như sau:  

1) Quốc độ bằng phẳng thanh tịnh. 

Toàn  quốc  không  có  bụi  nhơ,  không  có  núi  Tu  Di  và  các  núi  non  gò  nổng 

khác; cũng không có biển  lớn biển  nhỏ  mênh  mông  hoặc khe  ngòi  hang  hố 

trập trùng. 

1. Mặt đất do bảy báu tạo thành. 

Ở quốc độ Cực Lạc, ngọc lưu ly rải khắp mặt đất, xen lộn với bảy báu, trong 

suốt  từ  trong  ra  ngoài.  Dưới  đất  có  đế  bằng  vàng,  kim  cang  và  thất  bảo 

chống đỡ đất lưu ly. Xung quanh đế, tám phương có tám góc; mỗi góc khảm 

bằng  thất  bảo;  mỗi  thứ  trong  thất  bảo  chiếu  ra  trăm  ngàn  ánh  sáng  có  tám 

vạn  bốn  ngàn  màu  sắc  chói  sáng  rực  rỡ  lên  mặt  đất  lưu  ly,  có  dây  chuyền 

vàng bủa giăng, xen lộn với thất bảo, tạo thành những ranh giới ngay thẳng 

phân  minh,  rộng  rãi  bao  la  mênh  mông  bát  ngát,  tráng  lệ  thanh  kỳ,  trang 

nghiêm tuyệt diệu! 

2. Khí hậu ôn hòa. 

Khí  hậu  không  lạnh không  nóng,  mát  mẻ  quanh  năm, không phân chia bốn 

mùa: Xuân, Hạ, Thu, Ðông. 

3. Lưới báu bủa giăng. 

Vô  lượng  lưới báu  giăng khắp cõi Phật. Dây  giăng toàn bằng  vàng,  kết tua 

bằng  ngọc trân châu,  xen  lẫn  với trăm  ngàn thứ ngọc báu khác  xinh đẹp  lạ 

lùng. Chung quanh bốn phía lưới có treo các linh báu sáng ngời chói lọi vô 

cùng tráng  lệ. Mỗi khi  gió dịu thổi qua,  linh báu phát ra  vô  lượng pháp âm 

khiến chúng sanh ở đấy, hễ nghe tiếng linh thì tự nhiên sanh tâm niệm Phật, 

niệm Pháp, niệm Tăng. 

4. Sáu thời mưa hoa. 

Ngày đêm chia sáu thời có gió dịu phưởng phất; đồng thời từ trên trời, hoa 

mạn đà la rơi xuống cùng khắp bờ cõi thơm tho mát dịu. Mỗi lần  mưa hoa, 

chân đi xuống lún bốn tấc, như đi trên nệm gấm, nhưng theo bước chân dở 

lên,  lớp  hoa  lại  hợp  liền  lại  như cũ.  Tuần  tự  trước  sau,  hoa  ấy  héo  dần  rồi 

biến mất; mặt đất trở lại sạch sẽ. Ngày đêm có sáu lần cảnh tượng ấy diễn đi 

diễn lại như thế. 

5. Sen báu đầy dẫy. 

Các thứ hoa sen báu mọc lên cùng khắp cả cõi Phật. Mỗi một hoa sen báu lại 

có trăm ngàn ức cạnh. Từ các cạnh, sức chói sáng của hoa ánh ra vô lượng 

màu sắc. Sắc xanh phóng ra hào quang xanh; sắc trắng phóng ra hào quang 

trắng; các sắc huyền,  vàng, đỏ, tía,  mỗi  mỗi đều phóng  một  loại  hào quang 

riêng vô cùng rực rỡ chói lọi, lấn áp cả ánh sáng mặt trăng mặt trời. 

6. Hóa Phật thuyết pháp. 

Từ mỗi hoa sen báu tuôn ra ba mươi sáu trăm ngàn ức hào quang; trong mỗi 

hào  quang  hiện  ra  ba  mươi  sáu  trăm  ngàn  ức  đức  Phật  với  thân  vàng  sáng 

chói,  tướng  tốt  trang  nghiêm,  mỗi  một  đức  Phật,  lại  phóng  ra  vô  số  hào 

quang  chiếu  sáng  khắp  mười  phương  và  nói  pháp  nhiệm  mầu  cho  mười 

phương nghe. 

7. Cây đạo tràng của Phật. 

Cây đạo tràng của Đức Phật A Di Đà là do các báu hợp thành. Ngài lại dùng 

trân  châu,  mã  não  trang  sức  thêm.  Chung  quanh  cây,  trên  các  nhánh  lớn, 

cành con, các thứ chuỗi  ngọc  treo  lõng  giõng, tỏa  ra trăm  ngàn  vạn sắc tân 

kỳ.  Trên  cây  đạo  tràng  lưới  báu  xinh  đẹp  bủa  giăng;  hết  thảy  đều  trang 

nghiêm và tùy ý ứng hiện. 

8. Cây báu phát âm thanh. 

Vô số cây báu mọc cùng khắp cõi Tịnh Ðộ. Có cây chỉ do một ngọc báu tạo 

thành, có cây do hai, ba cho đến bảy loại ngọc báu xen lẫn nhau mà đúc nên. 

Các loại cây báu ấy mọc từng hàng ngang nhau, trổ từng cành đối nhau, đâm 

từng  nhánh  so  nhau,  lá  lá  hướng  với  nhau,  hoa  hoa  giao  với  nhau,  trái  trái 

tương đương nhau, xanh tươi xinh đẹp không thể tả xiết. Khi một làn gió nhẹ 

thoảng qua, từ cành từ lá, từ hoa, từ quả mỗi mỗi đều phát ra năm thứ thanh 

âm hòa nhã như trăm ngàn điệu nhạc hòa tấu một cách tự nhiên. Nhạc điệu 

du  dương  tuyệt  diệu  hơn  gấp  trăm  ngàn  muôn  ức  lần  tiếng  nhạc  của  cung 

trời Lục Dục và phát ra vô lượng thanh âm mầu nhiệm. Nghe tiếng nhạc ấy 

rồi  chúng  sanh  liền  lần  lượt  chứng  nhập  giáo  pháp  sâu  xa,  tiến  lên  bậc  bất 

thoái, tiến mãi cho đến khi thành tựu quả Phật. Nghe tiếng nhạc ấy rồi thì tai 

trở  nên  thanh  tịnh  không  còn  các  khổ  hoạn,  mắt  trông  thấy  được  sắc  cây, 

mũi  ngửi được  hương cây,  miệng  nếm được vị cây, thân tiếp  xúc được ánh 

sáng của cây tỏa ra, ý suy nghĩ hình dáng của cây. Sáu căn đã lãnh hội được 

hoàn toàn cây báu rồi thì liền đó ngộ được thậm thâm pháp nhẫn mà lên bậc 

bất thoái. Từ đó cho đến khi thành đạo quả, không còn có sự não hại và lục 

căn luôn luôn được thanh tịnh  

9. Muôn vật nghiêm lệ. 

Hết  thảy  muôn  vật  đều  trang  nghiêm  thanh  tịnh,  sáng  suốt  xinh  đẹp.  Hình 

sắc đặc biệt lộng lẫy một cách vi diệu, không thể tả xiết. 

10. Không có ba đường dữ. 

Không có các khổ nạn của ba cảnh giới địa ngục, ngạ quỷ và súc sanh. 

11. Cung điện trang nghiêm. 

Hết thảy nhà cửa như giảng đường, tinh xá, cung điện, lầu gác đều tự nhiên 

thành tựu và đều trang hoàng bằng bảy thứ báu. Trên nhà cửa cung điện còn 

có giăng phủ một lớp mặt võng làm bằng các thứ báu trân châu, ma ni, minh 

nguyệt.  Lại  nữa,  nhà cửa cao thấp rộng  hẹp, lớn  nhỏ  và được  xây cất bằng 

một, hoặc hai, hoặc vô lượng thứ báu, hết thảy đều tùy sở nguyện mà liền có 

ứng hiện. 

12. Quốc độ thanh tịnh. 

Quốc độ thanh tịnh trong suốt như một thế giới pha lê chiếu tỏa khắp mười 

phương, khiến từ đó có thể trông thấy được vô lượng vô biên vô số thế giới 

của chư Phật bất khả tư nghị. 

13. Hồ tắm trong thơm. 

Nước trong các hồ tắm yên lặng trong suốt, bản chất thanh tịnh, mùi vị thơm 

tho như nước cam lồ và có đầy đủ tám tính chất gọi là "bát công đức thủy". 

Nếu là hồ hoàng kim thì dưới đáy là cát bạch ngân; nếu là hồ bạch ngân thì 

dưới đáy là cát vàng; nếu là hồ thủy tinh thì dưới đáy là cát lưu ly; nếu là hồ 

lưu  ly thì dưới đáy  là cát thủy  tinh;  nếu  là hồ san  hô thì dưới đáy  là cát  hổ 

phách; nếu là hồ hổ phách thì dười đáy là cát san hô; nếu là hồ xa cừ thì cát 

dưới đáy là cát lưu ly; nếu là hồ bạch ngọc thì dưới đáy là cát vàng tía; nếu 

là hồ vàng tía thì dưới đáy là cát bạch ngọc. Các nhóm báu ấy còn thay đổi 

theo  ý  người  muốn:  hoặc  do  hai  thứ báu,  hoặc  do  ba,  bốn  cho  đến  bảy  thứ 

báu mà hợp thành hồ. 

14. Nước hồ lên xuống tùy nguyện. 

Nhân  dân  ở  nước  Cực  Lạc,  một  khi  bước  chân  xuống  hồ,  mực  nuớc  lên 

xuống cao thấp đều tùy theo ý nguyện. Cũng tùy theo ý nguyện mà nước hồ 

có ấm lạnh một cách tự nhiên. Tắm xong tinh thần thấy sảng khoái và tẩy trừ 

hết tâm cấu  nhiễm. Mỗi khi  bước  xuống tắm bốn phía bờ  hồ có tiếng sóng 

vỗ  lao  xao  như  một  đìệu  nhạc,  phát  ra  tiếng  niệm  Phật,  niệm  Pháp,  niệm 

Tăng, tiếng tịch tịnh  xa  vắng, tiếng  vô  ngã, tiếng đại từ bi, tiếng ba  la  mật. 

Những  tiếng  phát  ra  như  vậy  rất  xứng  hợp  với  người  nghe  và  khiến  người 

nghe sanh tâm hoan hỷ vô lượng. 

15. Hương xông ngào ngạt. 

Từ  mặt  đất  lên  đến  hư không,  hết  thảy  cung  điện,  lầu  gác,  hồ  sen,  cây  hoa 

v.v... Cho đến tất cả vạn vật đều xông ướp trong trăm ngàn thứ hương thơm, 

kết hợp do vô lượng tạp bảo đặc biệt. Hương ấy tỏa khắp mười phương thế 

giới; Bồ Tát ngửi thấy mùi hương liền dõng mãnh tu theo hạnh Phật. 

16. Thức ăn tinh khiết. 

Thức ăn gồm các thứ hương hoa vô cùng tinh khiết và thù thắng hơn ở các 

cảnh trời. Mỗi khi muốn ăn, chén bát thất bảo tự nhiên hiện ra với trăm thức 

ăn uống đầy đủ. Cách ăn không như ở cảnh giới chúng ta, mà chỉ bằng tác ý 

và bằng mắt thấy tai nghe, tức thời tự nhiên bảo mãn. Ăn xong thức ăn tiêu 

hóa; đến giờ ăn sau, những thức ăn mới lại tự nhiên hiện ra như trước. 

17. Y phục tùy niệm. 

Y phục của nhân dân tùy niệm tùy hiện, không cần may, cắt, giặt, nhuộm. 

18. Chim biết thuyết pháp. 

Các thứ chim ở cõi nầy đều là hóa thân của đức A Di Đà. Ngài biến hóa ra 

các  thứ  chim  tạp  sắc  kỳ  diệu  như  bạch  hạc,  khổng  tước,  anh  võ,  xá  lợi,  ca 

lăng  tần  già,  cộng  mạng,  chim  phù,  chim  nhạn,  chim  oan  ương  v.v...  ngày 

đêm sáu thời, kêu tiếng hòa nhã. Tiếng ấy giảng giải pháp ngũ căn, ngũ lực, 

bảy phẩm Bồ-đề, tám pháp chánh đạo v.v... khiến người nghe đều phát tâm 

niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 

---o0o--- 

 Tiết II - 48 Lời Nguyện 

Như  trong  một  đoạn  trước  đã  nói,  Đức  Phật  A  Di  Đà,  trong  thời  gian  làm 

thầy Tỳ-kheo, lấy pháp danh là Pháp Tạng. Pháp Tạng Tỳ-kheo, sau khi đã 

được nghe giảng về quốc độ thanh tịnh của chư Phật, liền đến quỳ trước Đức 

Phật  Thế  Tự  Tại  Vương,  phát  48  lời  đại  nguyện  cứu  độ  chúng  sanh.  Bốn 

mươi tám đại nguyện ấy có ghi chép trong kinh Quán Vô Lượng Thọ. Tinh 

thần các  lời thệ  nguyện thật  là bao  la bát ngát. Ở đây chỉ riêng  trích  những 

lời có liên hệ mật thiết với sự tu hành của chúng ta, hầu giúp chúng ta có sự 

quan  cảm  và  sách  lệ  trên  bước  đường  tu  tập.  Một  khi  chúng  ta  đã  rõ  được 

phần nào ân đức rộng rãi bao la của Phật, chúng ta há lại không nỗ lực tinh 

tấn để khỏi phụ lòng từ bi vô hạn của Phật ư? 

Nguyện thứ nhất. Trong nước không có ba đường ác đạo  

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác nếu khi tôi thành Phật 

mà trong quốc độ còn có ba ác đạo: địa ngục, ngạ quỷ, bàng sanh". 

Nguyện thứ hai. Người trong nước khi thọ chung không còn đọa ba ác đạo. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà thiên nhơn trong quốc độ sau khi thọ chung còn đọa lạc ba ác đạo." 

Nguyện thứ 3. Người trong nước đều toàn sắc vàng. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà thiên nhơn trong quốc độ không được sắc vàng như chơn kim". 

Nguyện thứ 4 . Người trong nước đều có hình tướng xinh đẹp giống nhau. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà  thiên  nhơn  trong  quốc  độ  còn  có  hình  tướng  kẻ  đẹp  người  xấu  không 

đồng". 

Nguyện thứ 5 . Người trong nước đều được túc mạng thông. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà  dân  trong  quốc  độ  không  chứng  được  túc  mạng  thông,  không  biết  suốt 

trăm ngàn muôn ức kiếp về trước". 

Nguyện thứ 6 . Người trong nước đều được thiên nhãn thông. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà dân trong quốc độ không chứng được thiên nhãn thông, không thấy suốt 

trăm ngàn muôn ức quốc độ chư Phật trong mười phương". 

Nguyện thứ 7. Người trong nước đều được thiên nhĩ thông. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà thiên nhơn trong quốc độ không chứng được thiên nhĩ thông, không nghe 

suốt trăm ngàn muôn ức lời thuyết pháp của chư Phật trong mười phương và 

không thọ trì được tất cả lời thuyết pháp ấy". 

Nguyện thứ 8. Người trong nước đều được tha tâm thông. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà thiên nhơn trong quốc độ không chứng được tha tâm thông, không hiểu 

suốt tâm trí của kẻ khác cùng  là tâm  niệm của chúng sanh trong trăm  ngàn 

muôn ức quốc độ của chư Phật". 

Nguyện thứ 9. Người trong nước đều được thần túc thông. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu tôi thành Phật mà 

nhân dân trong quốc độ không chứng được thần túc thông, không bay khắp 

trăm ngàn muôn ức thế giới chư Phật trong khoảng một niệm". 

Nguyện thứ 15. Người trong nước thọ mạng vô lượng và đều tự tại trong sự 

sống chết. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu tôi thành Phật mà 

nhân dân trong quốc độ không được sống lâu vô lượng và không được sống 

chết tự tại tùy theo bản nguyện riêng". 

Nguyện thứ 18. Chúng sanh trong mười phương chỉ tu phép thập niệm cũng 

được vãng sanh. 

Nguyện  rằng:  "Thề  quyết  không  thủ  ngôi  Chánh  Giác,  nếu  khi  tôi  thành 

Phật,  có  chúng  sanh  trong  mười  phương  một  lòng  tin  tưởng  tôi,  hằng  ngày 

niệm  được  10  lần  tên  hiệu  tôi  để  cầu  vãng  sanh  Cực  Lạc  mà  đến  khi  lâm 

chung chẳng đặng như nguyện". 

Nguyện thứ 19. Chúng sanh trong mười phương phát nguyện vãng sanh Cực 

Lạc đều được tiếp đón. 

Nguyện  rằng:  "Thề  quyết  không  thủ  ngôi  Chánh  Giác,  nếu  khi  tôi  thành 

Phật, có chúng sanh trong  mười  phương phát tâm  Bồ Ðề, tu  hành các công 

đức,  cầu  được  vãng  sanh  Cực  Lạc  mà  đến  khi  họ  lâm  chung,  tôi  và  đại 

chúng  Bồ  Tát không phóng quang  hiển  hiện ra trước  mắt để tiếp dẫn  họ  về 

nước Cực Lạc". 

Nguyện  thứ  20.  Chúng  sanh  trong  mười  phương  hồi  hướng  công  đức  đều 

được vãng sanh Tịnh Ðộ. 

Nguyện  rằng:  "Thề  quyết  không  thủ  ngôi  Chánh  Giác,  nếu  khi  tôi  thành 

Phật,  chúng  sanh  trong  mười  phương,  nghe  đến  danh  hiệu  tôi,  tưởng  nghĩ 

đến quốc độ tôi,  làm các  việc công đức để hồi  hướng  nguyện  vãng sanh  về 

nước Cực Lạc mà không được như nguyện". 

Nguyện thứ 21. Người trong nước đều có đủ 32 tướng tốt. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà nhân dân trong quốc độ không có đủ 32 tướng tốt của trượng phu". 

Nguyện thứ 27. Vạn vật trong nước đều trang nghiêm, thanh tịnh, sáng suốt, 

đẹp đẽ vô lượng vô biên. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà tất cả vạn vật trong quốc độ, thân tướng không trang nghiêm thanh tịnh, 

không sáng suốt đẹp đẽ và hình sắc không thù thắng đặc biệt, không tinh vi 

huyền  diệu.  Giá  có  chúng  sanh  dù  đã  chứng  được  thiên  nhãn  đi  nữa,  vẫn 

không thể biện biệt hết số lượng của vạn vật trang nghiêm ấy". 

Nguyện thứ 31. Quốc độ thanh tịnh chiếu khắp các thế giới. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà quốc độ không thanh tịnh, không soi suốt mười phương vô lượng vô số 

bất khả tư nghị thế giới chư Phật như gương sáng trông suốt mọi vật". 

Nguyện thứ 32. Tạp bảo cung điện ngào ngạt hương xông. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà cung điện, lầu gác, cây hoa, cũng như tất cả vạn vật trong quốc độ không 

ngào  ngạt  trăm  ngàn  hương  thơm  do  vô  lượng  tạp  bảo  chung  cộng  hợp 

thành, xông ngát từ mặt đất đến hư không. Hương thơm ấy phải kỳ diệu hơn 

tất  cả  hương  trời,  tỏa  khắp  mười  phương  thế  giới  và  sẽ  khiến  Bồ  Tát  ngửi 

thấy đều dõng mãnh tu theo hạnh Phật". 

Nguyện thứ 34. Chúng sanh trong mười phương nghe được danh tự Phật đều 

chứng được vô sanh pháp nhẫn. 

Nguyện  rằng:  "Thề  quyết  không  thủ  ngôi  Chánh  Giác,  nếu  khi  tôi  thành 

Phật,  mà các  loại chúng sanh trong  mười  phương  vô  lượng bất khả tư nghị 

thế  giới của chư Phật  nghe  đến danh tự tôi,  mà không chứng được  vô sanh 

pháp nhẫn của Bồ Tát cùng các phép tổng trì thâm diệu". 

Nguyện thứ 35. Nữ chuyển thành Nam. 

Nguyện  rằng:  "Thề  quyết  không  thủ  ngôi  Chánh  Giác,  nếu  khi  tôi  thành 

Phật,  có  những  người  nữ trong  mười  phương  vô  lượng  bất  khả  tư  nghị  thế 

giới chư Phật chán ghét thân phụ nữ nghe đến hiệu tôi, phát tâm Bồ Ðề hoan 

hỷ tin tưởng, cầu bỏ thân phụ nữ mà đến lúc thọ chung vẫn không bỏ được 

thân phụ nữ". 

Nguyện thứ 38. Y phục của nhân dân tùy niệm liền hiện, khỏi cần phải cắt, 

may, giặt, nhuộm. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà  nhân dân còn có  người cần phải cắt,  may,  giặt, nhuộm  mới có áo quần, 

chứ  không  được  tùy  niệm  liền  hiện  như  lời  Phật  tán  thán:  Diệu  phục  đúng 

pháp, tự nhiên đắp lên trên mình". 

Nguyện thứ 39. Người trong nước an lạc như hàng Lậu Tận. 

Nguyện rằng: "Thề quyết không thủ ngôi Chánh Giác, nếu khi tôi thành Phật 

mà  nhân dân trong quốc độ không  hưởng  thọ an  lạc  như các hàng  Lậu  Tận 

Tỳ-kheo". 

Hai mươi mốt lời nguyện trọng yếu trong 48 đại nguyện lược trích trên đây 

quan hệ mật thiết vô cùng với chúng ta. Hai mươi bảy lời nguyện còn lại chỉ 

riêng  liên quan đến các hàng đại Bồ  Tát, nên đối  với chúng ta chưa phải  là 

nhu cầu cần thiết. Vì vậy nên ở đây miễn nói đến. 

Ai muốn biết tường tận xin hãy xem trong kinh Vô Lượng Thọ. 

Trong  mỗi  lời  nguyện đều có câu  "Thề quyết không  thủ  ngôi Chánh Giác". 

Xin lưu ý rằng đó là một điều quan trọng. Không thủ ngôi Chánh Giác tức là 

từ chối quả vị Phật, không chịu làm Phật để riêng an hưởng thường, lạc, ngã, 

tịnh một mình, trong khi chúng sanh trong quốc độ còn đau khổ. Lời nguyện 

vừa hợp tình, vừa xứng lý, vừa quảng đại bao la, thể hiện hoàn toàn cả một 

trời đại từ đại bi thăm thẳm, khó thể nghĩ bàn. 

Trong  kinh  "Phật  Thuyết  A  Di  Đà",  đức  Thích  Ca  dạy  rằng:  Ðức  A  Di  Đà 

thành Phật đã mười kiếp rồi và 48 lời đại nguyện của Ngài đều đã được thực 

hiện hoàn toàn viên  mãn. Nếu không như thế, Ngài quyết không chịu thành 

Phật. 

Đọc lại các lời đại nguyện của đức Phật A Di Đà trên đây, ngay trong hàng 

tín đồ rất có thể có kẻ móng tâm bán tín bán nghi. Mà bán tín bán nghi là lẽ 

thường tình, vì chính ngay đức Phật Thích Ca cũng đã tiên đoán như vậy khi 

Ngài  dạy  rằng  đây  là  một  "nan  tín  chi  pháp",  khó  thể  nghĩ  nghị.  Nhưng 

chúng ta hãy xét rằng người quân tử ở thế gian còn không bao giờ dám nói 

sai lời, huống hồ là đức Phật, đấng đầy đủ phước đức trí huệ, muôn hạnh vẹn 

toàn. Ngài  há  lại không thủ tín. Có thâm tín  mới quyết  nghị  và chỉ khi  nào 

quyết nghị được, thì muôn hạnh muôn đức mới do đó mà phát sanh ra. Kinh 

dạy: "Nghi tắc hoa bất khai" nghĩa là hễ còn ngờ vực thì hoa không nở. Dù 

công hạnh nhiều đến đâu mà lòng thâm tín chưa kiên cố thiết tha thì rất khó 

có kết quả. 

Ta cũng nên lưu ý thêm rằng các đại nguyện trên đây đều thuộc trách nhiệm 

riêng  của  Phật.  Duy  có  ba  điều  18,  19  và  20  thì  cả  đôi  bên.  Đức  Phật  và 

người tu cùng liên đới chịu trách nhiệm. Đại nguyện thứ 18 nói rằng người 

tu  hành  dù  chỉ  đều  đều  xưng  danh  hiệu  Ngài  mười  lần  mỗi  ngày  (tu  phép 

thập  niệm),  cũng  được  vãng  sanh.  Nếu  không  được  vãng  sanh,  ấy  là  trách 

nhiệm của Ngài;  nhưng  nếu  ta không chí  tâm tin  tưởng  và không  giữ được 

phép thập niệm đều đặn mỗi ngày thì đó là lỗi của ta. Hai đại nguyện 19 và 

20 kế tiếp liền đó cũng bao hàm cái ý liên đới trách nhiệm như thế cả. 

Nếu  chúng  ta  nhứt  tâm  tin  tưởng,  dõng  mãnh  thực  hành  ba  sự  kiện:  niệm 

danh hiệu, nguyện vãng sanh và hồi hướng tất cả công đức để cầu sanh Tịnh 

Ðộ, tức là chúng ta đã làm xong nhiệm vụ. Việc đáng làm, cần làm, chúng ta 

đã làm. Kỳ dư bao nhiêu điều khác hoàn toàn do trách nhiệm của đức Phật A 

Di Đà tất cả. 

Nói tóm lại, pháp môn Niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh Ðộ đặt căn cứ trên hai 

yếu tố cơ bản: đức từ bi quảng đại của chư Phật và lòng ưa mến thiết tha của 

chúng  sanh,  trên  dưới  giao  cảm  nhau,  nương  tựa  nhau  mà  có  khai  hoa  kết 

trái. Khi sự giao cảm tương duyên đã thắm thiết đậm đà đến mức không còn 

ranh giới của giao cảm nữa tức nhiên trong nhân tướng, quả thể đã hiện bày 

một cách cụ thể. Đến lúc ấy, nhân cũng tức là quả, mà quả cũng tức là nhân. 

Hiện tiền, kết quả đã có thể chứng nghiệm được, lo gì lúc lâm chung không 

vãng  sanh  lạc  quốc!  Sự  quan  trọng  chỉ  cốt  ở  chỗ  đức  tin  có  vững  không. 

Lòng tin đã thắm thiết chưa và sự thật hành có thường xuyên và xứng đáng 

không? Tất cả ách yếu của vấn đề là tại chỗ đó mà thôi. 

Hơn  nữa,  pháp  môn  Niệm  Phật  còn  hàm  súc  một  đạo  lý  rất  vi  diệu  thậm 

thâm  và  còn  có  nhiều  tác  dụng  bất  khả  tư  nghị,  chứ  không  đơn  giản  như 

người  thường  hay  lầm  tưởng.  Chính  đức  Thích  Ca  đã  ca  ngợi  rằng  đây  là 

một pháp có diệu dụng bất khả tư nghị nhất. 

---o0o--- 

 Tiết III - Ba Bậc Và Chín Phẩm Vãng Sanh 

Với pháp môn Niệm Phật, bất luận là bậc đại đức bác thông tam tạng hay là 

hạng độn căn tối dạ một chữ không học, hễ cứ nhất tâm chuyên niệm, dứt trừ 

được các mối nghi thì thảy đều được vãng sanh, không bỏ sót một ai. Sở dĩ 

thành tựu được toàn vẹn như thế là vì sự vãng sanh không chỉ riêng do tự lực 

mà  đơn  độc  thành  tựu.  Phải  còn  nhờ  Phật  lực  nhiếp  thọ.  Phần  nầy  là  phần 

quan  trọng  có  ảnh  hưởng  đồng  đều,  ai  cũng  như  ai.  Nhưng  tuy  cùng  vãng 

sanh như nhau, song vì sự bất tề về trí thức và công hạnh, nên phẩm vị cao 

thấp có khác nhau. 

Sự bất đồng về phẩm vị theo kinh Đại Bổn nói có ba, theo Quán kinh nói có 

chín. Ba hay chín, tuy có khác nhau ở con số, nhưng so về ý nghĩa thì không 

có gì là chênh lệch. Một bên nói phớt về đại cương, một bên đi sâu vào chi 

tiết, chẳng qua là sự sai biệt vì tường tận hay khái lược mà thôi. 

Sự phân chia ba bậc chín phẩm đại khái được quy định như sau:  

Ba  phẩm  bậc  trên  dành  riêng  cho  hàng  xuất  gia  ly  dục  thanh  tịnh,  nhờ  đọc 

tụng Ðại Thừa, thâm giải Ðệ Nhất Nghĩa Ðế (chân lý tuyệt đối), rộng tu các 

công đức. 

Ba phẩm bậc trung dành cho hàng chúng sanh phụng trì trai giới, hồi huớng 

công  đức,  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  tu  các  nhơn  lành  ở  đời,  chuyên  niệm  danh 

hiệu Phật. 

Ba phẩm bậc dưới dành cho hàng chúng sanh biết sám hối tội lỗi sau khi đã 

lỡ lầm, biết tinh tấn tu theo phép thập niệm. Cả ba đều cùng lấy sự phát Bồ 

Ðề tâm làm động cơ căn bản. 

Sau  đây  xin  căn  cứ  theo  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ,  lược  giải  chín  phẩm 

vãng sanh:  

---o0o--- 

A- Sanh Về Ba Phẩm Bậc Trên (Thượng) 

1. Phẩm Thượng Thượng  

a ) Hành động trong lúc sanh tiền. 

Dấy động từ tâm, không sát hại sanh vật, cụ túc các giới hạnh, đọc tụng kinh 

điển Ðại Thừa, tưởng niệm sáu phép tu hành (tưởng niệm Phật, tưởng niệm 

Pháp,  tưởng  niệm  Tăng,  tưởng  niệm  bố  thí,  tưởng  niệm  giới  hạnh,  tưởng 

niệm phước đức), hồi hướng công đức, phát nguyện cầu sanh Tịnh Ðộ. 

Tròn đầy các công đức ấy rồi thì từ 1 ngày đến 7 ngày sẽ được vãng sanh. 

b ) Trạng huống lúc lâm chung  

Đức Phật A Di Đà, đức Quán Thế Âm, đức Đại Thế Chí cùng các đấng Hóa 

Phật và Thánh chúng, tay nâng đài kim cang đến trước hành giả, Phật và Bồ 

Tát đều  phóng  hào quang chiếu sáng khắp thân  hình  hành  giả, đưa tay tiếp 

dẫn, tán thán công đức và khuyến khích tinh tấn. Hành giả hoan hỷ bước lên 

đài kim cang, tùy hành theo Phật và Thánh chúng. Trong khoảnh khắc, vãng 

sanh Cực Lạc. 

c ) Kết quả sau khi vãng sanh. 

Sau khi sanh về cõi Tịnh Ðộ rồi, thấy được rừng cây, ao báu, khắp nơi Phật 

và  Bồ  Tát,  sắc  tướng  trang  nghiêm  hiện  ra;  diễn  thuyết  pháp  mầu.  Nghe 

xong liền ngộ vô sanh nhẫn. Trong chốc lát, dạo khắp mười phương, chứng 

đặng vô lượng pháp môn tổng trì rồi trở về quốc độ mình tùy nguyện hóa độ 

chúng sanh. 

---o0o--- 

2. Phẩm Thượng Trung 

a) Hành động trong lúc sanh tiền  

Chưa thọ trì đọc tụng kinh điển Ðại  Thừa, chưa hiểu rõ thâm  nghĩa,  nhưng 

đối với chân lý Ðệ Nhất Nghĩa Ðế, lòng không kinh động. Đã thâm tín nhơn 

quả, không hủy báng Ðại Thừa. Đem công đức ấy hồi hướng cầu sanh Cực 

Lạc. 

a. Trạng huống lúc lâm chung  

Đức  Phật  A  Di  Đà  và  toàn  thể  Thánh  chúng,  tay  nâng  đài  vàng  đến  trước 

hành giả, tỏ lời tán thán công đức khuyên tu học lý Ðệ Nhất Nghĩa của Ðại 

Thừa. Hành giả ngồi lên đài vàng chắp tay tán Phật. Trong khoảnh khắc liền 

sanh Tịnh Ðộ. 

b. Kết quả sau khi vãng sanh  

Ở  trên  đài  vàng  như  hoa  sen  lớn,  cách  một  đêm  hoa  nở  để  lộ  ra  một  thân 

tướng sắc vàng. Hành giả nghe các âm thanh thuần nói pháp Ðệ Nhất Nghĩa 

rất sâu  xa.  Trải qua  bảy  ngày, không  thoái chuyển  Bồ Ðề tâm.  Liền sau  đó 

bay  khắp  mười  phương,  lễ  bái  chư  Phật,  tu  các  pháp  tam  muội.  Qua  một 

kiếp, chứng được Vô Sanh Pháp Nhẫn và được thọ ký thành Phật. 

3. Phẩm Thượng Hạ  

a) Hành động trong lúc sanh tiền  

Cũng tín nhân quả, không hủy báng Ðại Thừa. Có phát đạo tâm vô thượng. 

Đem công đức ấy hồi hướng cầu sanh Tịnh Ðộ. 

a. Trạng huống lúc lâm chung  

Thấy đức Phật A Di Đà, đức Quán Âm, đức Thế Chí cùng 500 Hóa Phật đến 

rước, đồng thanh tán thán rằng: "Pháp tử! ngươi đã phát đạo tâm vô thượng 

nên nay chúng ta đến rước ngươi". Hành giả thấy mình ngồi trên đài hoa sen 

vàng.  Ngồi  xong  hoa  búp  lại,  theo  Phật  và  Bồ  Tát  vãng  sanh  trong  ao  sen 

thất bảo. 

b. Kết quả khi vãng sanh  

Ngồi trong hoa sen được một ngày một đêm thì sen nở. 

Sau 7 ngày mới thấy tướng tốt của Phật nhưng chưa rõ lắm. Sau 21 ngày mắt 

mới thấy rõ tướng đồng thời tai cũng nghe tiếng thuyết pháp. Rồi cũng chu 

du khắp mười phương để nghe chư Phật nói các pháp nhiệm mầu. Trải qua 3 

tiểu kiếp, chứng được bách pháp minh môn, an trú ở địa vị Hoan Hỷ (tức Sơ 

Ðịa Bồ Tát). 

---o0o--- 

B. Sanh Về Ba Phẩm Bậc Giữa (Trung) 

1. Phẩm Trung Thượng 

a) Hành động lúc sanh tiền  

Thọ trì ngũ giới, tu bát quan trai giới, giới đức thanh tịnh, không tạo nghiệp 

ngũ  nghịch,  không  phạm  các  lỗi  lầm.  Đem  các  công  đức  ấy,  nguyện  vãng 

sanh Cực Lạc. 

b) Trạng huống lúc lâm chung  

Khi  gần  lâm  chung,  thấy  đức  Phật  A  Di  Đà  cùng  Thánh  chúng  phóng  hào 

quang  sắc  vàng,  đến  trước  hành  giả.  Tai  nghe  Phật  thuyết  bốn  chân  lý:  vô 

thường, khổ, không, vô ngã và tán thán hạnh xuất gia. Hành giả rất hoan hỷ, 

ngồi trên hoa sen chắp tay lễ Phật. Trong chốc lát liền vãng sanh. 

c) Kết quả sau khi vãng sanh  

Hoa  sen  liền  nở  và  liền  nghe  thuyết  pháp  tán  thán  bốn  chân  đế:  khổ,  tập, 

diệt,  đạo.  Chứng  quả  A-la-hán,  có  đủ  tam  minh,  lục  thông  và  tám  thứ  giải 

thoát đầy đủ. 

1. Phẩm Trung Trung  

a) Hành động lúc sanh tiền  

Hoặc đã từng tu bát quan trai, hoặc đã từng thọ giới sa di, hoặc đã từng thọ 

giới  Cụ  Túc,  mỗi  công  hạnh  trong  một  ngày  một  đêm  với  đầy  đủ  uy  nghi. 

Đem công đức ấy hồi hướng, cầu nguyện vãng sanh Cực Lạc. 

b) Trạng huống lúc lâm chung  

Lúc gần lâm chung, thấy đức Phật A Di Đà phóng hào quang sắc vàng, tay 

nâng  đài  sen  thất  bảo,  cùng  với  Thánh  chúng  đến  trước  mặt  hành  giả  tán 

thán  rằng:  "Thiện  nam  tử!  vì  nhà  ngươi  tùy  thuận  lời  Phật  dạy  nên  ta  đến 

rước  ngươi".  Hành  giả  ngồi  lên  hoa  sen.  Hoa  sen  búp  lại  rồi  sanh  về  Cực 

Lạc. 

c) Kết quả sau khi vãng sanh  

Ở trong hồ thất bảo bảy ngày, hoa sen mới nở. Mở mắt chắp tay tán thán đức 

Phật. Nghe pháp hoan hỷ rồi chứng được quả Tu-đà-hoàn. Qua nửa kiếp liền 

chứng quả A-la-hán. 

---o0o--- 

1. Phẩm Trung Hạ 

a. Hành động lúc sanh tiền  

Hiếu dưỡng cha mẹ, làm các việc nhân từ ở đời. Cầu vãng sanh Cực Lạc. 

b. Trạng huống lúc lâm chung  

Khi sắp  lâm chung, được  gặp thiện tri thức, được nghe các việc an  vui của 

thế  giới  đức  Phật  A  Di  Đà  và  được  nghe  48  lời  đại  nguyện  của  ngài  Pháp 

Tạng  Tỳ  Kheo.  Nghe  xong  rồi  thì  mạng  chung.  Trong  chốc  lát,  liền  vãng 

sanh Cực Lạc. 

c. Kết quả sau khi vãng sanh  

Trải  qua  7  ngày,  gặp  đức  Quán  Thế  Âm  và  đức  Đại  Thế  Chí.  Nghe  pháp 

hoan hỷ, chứng quả Tu-đà-Hoàn. Qua một tiểu kiếp, chứng quả A-la-hán. 

---o0o--- 

B. Sanh Về Ba Phẩm Bậc Dưới (Hạ) 

1. Phẩm Hạ Thượng 

a) Hành động lúc sanh tiền  

Tuy không phỉ báng kinh  Ðại Thừa,  nhưng  gây rất  nhiều  tội  lỗi,  làm  nhiều 

điều ác, ngu si không biết tự hổ. 

b) Trạng huống lúc lâm chung  

Lúc  gần  lâm chung,  may  mắn được  gặp bậc đại thiện trí thức  nói cho  nghe 

danh tự và đề  mục 12 bộ kinh Ðại Thừa. Nhờ nghe tên 12 bộ kinh, trừ diệt 

được ác nghiệp nặng nề. Theo lời chỉ bảo của vị đại thiện trí thức kia, chắp 

tay niệm danh hiệu Phật. Nhờ sự xưng danh ấy, trừ diệt được nhiều kiếp tội 

lỗi trong đường sanh tử luân hồi. Bấy giờ Hóa Phật và Hóa Bồ Tát Quán Thế 

Âm và Đại Thế Chí đến trước người gần chết tán thán rằng: "Thiện nam tử! 

Nhà ngươi nhờ có xưng danh hiệu chư Phật, tội lỗi được tiêu trừ, nên ta đến 

rước ngươi". 

Thấy nghe xong, sanh lòng hoan hỷ, tức thời mạng chung. Liền cỡi hoa sen 

theo Phật sanh về hồ thất bảo. 

c) Kết quả sau khi vãng sanh  

Trải qua 49 ngày, hoa sen  mới nở. Trong lúc hoa đương nở, đức Quán Thế 

Âm  và đức Đại Thế Chí  phóng  hào quang sáng, đứng ở trước  mặt,  nói cho 

nghe  giáo  lý  thậm  thâm  của  12  bộ  kinh.  Nghe  rồi  tin  hiểu  phát  lòng  vô 

thượng. Trải qua 10 tiểu kiếp, thông hiểu đầy đủ các pháp và thể chứng quả 

Sơ Ðịa Bồ Tát. 

---o0o--- 

2. Phẩm Hạ Trung 

a) Hành động lúc sanh tiền  

Nghiệp chướng  nặng  nề. Hủy phạm  ngũ  giới, bát giới  hay Cụ Túc  giới. Ăn 

cắp vật dụng của Thường Trú, của hiện tiền Tăng. Thuyết pháp không thanh 

tịnh,  không  biết  hổ  với  mình  thẹn  với  người.  Tạo  các  tội  như  đã  kể  trên, 

đáng lẽ phải đọa địa ngục. 

b) Trạng huống lúc lâm chung  

Lúc gần lâm chung, tướng địa ngục hiện bày trước mắt. May mắn được gặp 

thiện trí thức nói cho  nghe  uy đức quang  minh, thần  lực quảng đại của đức 

Phật  A  Di  Đà  và  tán  thán  công  năng  của  ngũ  hương  là  giới  hương,  định 

hương, huệ hương, giải thoát hương và giải thoát tri kiến hương. Nghe xong 

liền  tiêu  trừ  được  tội  nặng  trong  nhiều  kiếp  sanh  tử,  lửa  dữ  địa  ngục  liền 

chuyển  thành  gió  mát.  Liền  đó  có  mưa  hoa  rải  rác,  trên  hoa  có  Phật  và  Bồ 

Tát hóa hiện ra để tiếp dẫn. Trong chốc lát liền được vãng sanh vào hồ sen 

thất bảo. 

c) Kết quả sau khi vãng sanh  

Trải qua sáu kiếp sen nở, Đức Quán Âm, đức Đại Thế Chí dùng pháp âm an 

ủi và nói cho nghe nghĩa lý sâu xa của kinh điển Ðại Thừa. Nghe xong liền 

phát tâm vô thượng Bồ-đề. 

---o0o--- 

3. Phẩm Hạ Hạ 

a) Hành động lúc sanh tiền  

Làm các nghiệp bất thiện, gây đủ mọi tội lỗi như phạm tội ngũ nghịch, thập 

ác. Đã gây các nghiệp ác ấy là phải đọa địa ngục trải qua nhiều kiếp để chịu 

mọi khổ não. 

b) Trạng huống lúc lâm chung  

Lúc  gần  lâm  chung,  may  gặp  thiện  trí  thức  nói  cho  nghe  pháp  mầu  và  bảo 

niệm  danh  hiệu  Phật.  Kẻ  kia  bị  khổ  não  bức  bách  không  thể  niệm  được. 

Thiện  hữu thương  xót khuyến khích  và  nhất tâm  hộ  niệm. Tiếng  niệm Phật 

liên tục bất tuyệt khiến kẻ kia có thể họa theo. Nếu họa niệm theo đủ 10 lần 

"Nam  mô  A  Di  Đà  Phật",  tức  thời  nhờ  niệm  lực  ấy  mà  tội  lỗi  trong  nhiều 

kiếp  được  tiêu  tan.  Lúc  mạng  chung  liền  thấy  hoa  sen  vàng  như  vầng  mặt 

nhựt hiện ra trước mắt. Trong khoảnh khắc liền vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

c) Kết quả sau khi vãng sanh  

Nằm  trong  hoa  sen  đủ  12  đại  kiếp,  sen  mới  nở,  đức  Quán  Thế  Âm  và  đức 

Đại Thế Chí nói cho nghe thật tướng của các pháp và dạy cho phép diệt trừ 

tội chướng. Nghe xong, sanh tâm hoan hỷ, phát tâm vô thượng Bồ-đề. 

Như  trên  là  tóm  tắt  trạng  huống  theo  nhơn  quả  của  chín  phẩm  vãng  sanh 

thuộc ba bậc: Thượng, Trung, Hạ. 

Trong  chín  phẩm  ấy,  năm  phẩm  trước  là  kết  quả  của  sự  tu  tập  hồi  hướng 

công đức, nguyện cầu sanh về thế giới Cực Lạc. Phẩm vị sở dĩ có cao thấp 

bất đồng là căn cứ nơi công tu tập sâu cạn mà có sai biệt. 

Còn  bốn  phẩm  sau  thì  lại  không  cùng  có  nguyên  nhân  như trên.  Những  kẻ 

được  vãng sanh  thuộc bốn phẩm  nầy chưa từng tu pháp  xuất thế  gian. Như 

phẩm thứ sáu (trung hạ) chẳng hạn, thì chỉ có nguyên nhân là hiếu thuận với 

cha  mẹ,  nhơn  từ  với  làng  xóm,  nghĩa  là  chỉ  cần  tu  với  thiện  pháp  thông 

thường của thế  gian  mà thôi.  Ba phẩm chót thuộc  hạ sanh thì không  những 

chưa tu thiện pháp thế gian mà lại còn tạo nhiều trọng tội nữa. Theo luật quả 

báo, lúc lâm chung, các ác tướng hiện bày, lẽ đáng phải đọa ba đường dữ là 

địa ngục, ngạ quỷ hay bàng sanh. Thế mà, nhờ gặp được thiện tri thức, phát 

được tín tâm trong lúc ấy, cũng được vãng sanh. Các trường hợp nầy, trong 

kinh  mệnh  danh  là  "đới  nghiệp  vãng  sanh".  Đới  nghiệp  vãng  sanh  toàn  là 

nhờ nguyện lực rộng lớn của đức Phật A Di Đà vô cùng vô tận vậy. Vì lẽ đó, 

tông Tịnh Ðộ nầy đem so với các pháp môn tu trì khác, không pháp môn nào 

bì  kịp.  Cho  nên  trong  Phật  Giáo  Sơ  Học  Khóa  Bổn  nói  rằng:  "Những  điều 

trong Quán kinh dạy thật rất kinh dị:  tạo tội  ngũ  nghịch  mà  vẫn được  vãng 

sanh.  Nguyện  lực  Phật  quả  khó  lường.  Trong  tam  tạng  giáo  điển,  trừ Quán 

kinh ra, không thấy có chỗ nào nói như thế", thật là một pháp môn đặc biệt 

hy hữu. 

Điểm  thứ  hai  cần  chú  ý  về  Tịnh  Ðộ  tông  là  sức  hộ  niệm  của  thiện  hữu  tri 

thức phối  hợp  với  nguyện  lực bất khả tư nghị của đức  Phật  A Di  Đà, điểm 

đặc  biệt  nầy  cũng  choán  hết  bốn  phẩm  sau.  Quả  vậy,  những  kẻ  được  vãng 

sanh  thuộc  bốn  phẩm  sau  lúc  sanh  tiền,  chưa  từng  nghe  đến  vấn  đề  sanh 

Tịnh Ðộ, chưa hề lưu ý đến Phật pháp, thế mà khi sắp lâm chung được gặp 

thiện  tri  thức  khuyến  khích,  tán  thán,  xưng  niệm  danh  hiệu,  kết  quả  cũng 

được ngồi lên đài sen sanh về nước Phật, như thế, chúng ta thấy công năng 

gia trì hộ niệm của thiện tri thức vô cùng quý báu cơ hồ ngang với Phật lực! 

Đồng thời, ta cũng nên ý thức sự quan trọng của giờ phút lâm chung là như 

thế nào? Mặc dù bình sanh có tu hay không tu, căn cứ vào trạng huống lúc 

lâm chung,  người ta có thể quyết đoán rằng:  "Hễ trong  giờ phút  lâm chung 

mà được thanh tịnh thì bất luận là ai cũng đều được vãng sanh cả". Trái lại, 

giả sử cả đời tu hành nhưng đến giờ phút lâm chung mà còn luyến tiếc, nghi 

ngờ, rối loạn thì không thể nào vãng sanh được. Cho nên những bậc thiện tri 

thức và ban hộ niệm không thể vắng mặt trong giờ phút "thiên thu vĩnh biệt" 

dù  là Phật tử hay không  Phật tử,  nếu  người ấy  muốn có  một cuộc đời hạnh 

phúc vĩnh cửu đời nầy qua đời khác. 

Điểm thứ ba cần chú  ý  nữa  là: không  nên  lầm  lẫn  giữa kết quả tất  nhiên  là 

năm phẩm trước và kết quả hy hữu là bốn phẩm sau. 

Khi nghe nói rằng chúng sanh trong bốn phẩm sau, lúc sanh tiền chưa từng 

niệm  Phật,  ngược  lại  còn  làm  các  điều  dữ,  miễn  lúc  lâm  chung  gặp  được 

thiện  trí  thức  chỉ  điểm  khai  đạo,  niệm  được  mười  lần  danh  hiệu  Phật  cũng 

vãng sanh;  nghe  nói  như vậy  rồi cho rằng  lúc sanh tiền cần  gì phải tu  hành 

niệm Phật và làm các điều phước thiện cho nhọc sức, đợi lúc lâm chung nhờ 

người niệm hộ và tự mình chỉ cần niệm mười lần là đủ rồi. Quan niệm như 

thế, thật  là  vô cùng  lầm  lạc. Như vậy tỏ ra không  hiểu  ý  nghĩa  và tác dụng 

của pháp Niệm Phật. 

Bình thời  niệm  Phật  là  gây cho  mình  một  thói quen. Nhờ  thói  quen ấy  nên 

lúc  lâm chung, dù  gặp  hoàn cảnh  nào cũng không quên  niệm  Phật. Có  như 

thế mới có cảm ứng. Đó là hiện tượng chánh thường. 

Chứ  như  bình  thời  không  niệm  Phật,  vì  không  biết  Phật,  nhưng  lúc  lâm 

chung, nhờ có duyên tốt, gặp được thiện trí thức hộ niệm dạy bảo, nhơn đó 

phát sanh chánh niệm, liền được vãng sanh. Đây là hiện tượng đặc biệt. 

Cả hai trường hợp đều xuất từ lòng thành thật. Có khác chăng là hiện tượng 

chánh  thường,  chúng  ta  nên  nương  tựa,  vì  ta  là  chủ  động.  Hiện  tượng  đặc 

biệt khó  mà ỷ  lại  vì ta không chủ động được và trong  muôn  người chưa có 

được một gặp cơ duyên hy hữu ấy. 

Hơn nữa, biết mà không làm, đợi đến phút lâm chung mới chịu phát tâm, sự 

phát tâm ấy làm sao gọi được là chân chánh? Với một bộ óc tính toán và vụ 

lợi như thế thì chỉ có thể phát sanh ra tà niệm mà thôi! 

Tình cảnh chết chóc của loài  người thật  là thiên  hình  vạn trạng. Có kẻ chết 

không  được  an  lành  như  chết  trong  lao  tù,  chết  trong  chiến  địa,  chết  bên 

đường,  ngoài  nội,  chết  trên  bàn  mổ  ở  dưỡng  đường  v.v...  Những  cảnh  chết 

như thế  làm sao  gặp  được thiện trí thức  hộ  niệm?  Không phải ai cũng chết 

an lành và chung quanh có kẻ thân thuộc hết? Đó là chưa kể trường hợp gia 

nhân  vì  bối  rối  hoặc  vì  không  tin  nên  không  mời  kịp  hay  không  chịu  mời 

thiện tri thức hộ niệm! Lại có kẻ chết bất thần không thể nào mời kịp, hoặc 

có mời kịp nhưng tâm thần bệnh nhân hỗn loạn không thể nghe và không thể 

niệm theo  thì biết  làm  thế  nào?  Biết bao  nhiêu  là  vấn đề  nan  giải  trong  lúc 

bối rối ấy. 

Trong  lời  đại  nguyện  thứ  19  của  đức  A  Di  Đà  chỉ  nói  khi  thân  mạng  gần 

chung có Phật và Bồ Tát đến đoanh vây, chứ không nói trạng huống lúc lâm 

chung  như thế  nào. Vì  thế  hành  giả đã từng phát  nguyện cầu  vãng sanh thì 

bất luận chết cách nào, hoặc bằng pháo đạn gươm đao, thuốc độc, huyết dư, 

dịch tả, hoặc bị đánh đòn, bị cọp bắt, bị điện  giựt, bị  lửa cháy, bị nước trôi 

v.v...  Hoặc  kịp  niệm  Phật,  hoặc  không  kịp  niệm  Phật,  trong  giờ  phút  lâm 

chung thảy đều được Phật và Thánh chúng đoanh vây tiếp dẫn. 

Tóm lại, ỷ lại vào thiện tri thức không bằng tự trông cậy vào mình, cầu Phật 

lúc lâm chung không bằng cầu Phật thường xuyên hằng ngày. Sở dĩ hành giả 

bình thời xưng niệm danh hiệu Phật chính là ứng hợp với đại nguyện thứ 18: 

"Mỗi  ngày  mười  niệm,  quyết  được  vãng  sanh".  Bình  thời  phát  nguyện  cầu 

vãng sanh tức là ứng hợp với đại nguyện thứ 19: "Kẻ nào phát nguyện vãng 

sanh  Cực  Lạc,  lúc  lâm  chung  sẽ  có  Phật  đến  rước";  và  bình  thời  làm  các 

công  đức  hồi  hướng  các  công  đức  về  quả  Cực  Lạc  tức  là  ứng  hợp  với  đại 

nguyện thứ 20: "Kẻ nào hồi hướng công đức, nhất định được vãng sanh". 

Hằng  ngày,  tu  phép  thập  niệm,  phát  nguyện  vãng  sanh  và  hồi  hướng  công 

đức cũng như người có đóng bảo hiểm nhân thọ. Một bên là đóng bảo hiểm 

vật chất,  một bên  là đóng bảo  hiểm tinh  thần, cả  hai  nhất định toại  nguyện 

như nhau. 

Như trên, ta thấy quả  vãng sanh  là  một quả có bảo đảm chắc chắn  và  nhân 

vãng sanh lại là một nhân dễ tu tập. Điều cốt yếu là phải thật hiểu nhận tinh 

thần của pháp môn Niệm Phật mới sanh được chánh niệm. Đừng có như anh 

chàng  nào  đó  thấy  người  sa  chân  xuống  hố  sâu,  gặp  may  không  chết  lại 

lượm  được  vàng,  rồi  cũng  tham  lam  bắt  chước  chụm  chân  nhảy  xuống  hố 

sâu  để  được  lượm  vàng,  nào  dè  vàng  tìm  không  gặp  mà  chỉ  gặp  tử  thần 

đương mừng rỡ đón chào. Bị tan xương nát thịt một cách oan uổng như thế, 

thật đáng thương thay! 

___________________________  

(1) Vô Lượng Thọ, Thập Lục Quán và A Di Đà. 

---o0o--- 

Chương III - Đường Lối Tu Tịnh Độ 

 Tiết Thứ 1 - Ba Tư Lương: Tín, Nguyện, Hạnh 

Pháp môn Tịnh Ðộ dễ tu nhưng khó tin. Trong kinh "Phật Thuyết A Di Đà", 

đức Thích Tôn cũng thừa nhận như thế. 

Đã thế rồi, pháp môn nầy lại còn nương tựa hoàn toàn vào lòng tin để thành 

lập, nương tựa vào lòng tin để duy trì. Có lòng tin mới sanh khởi hành động 

rồi  mới  đạt  được  nguyện  vọng  nhân  viên  quả  mãn.  Nếu  không  có  lòng  tin 

vững chắc thì tuy cửa Phật rộng mở, cũng không dễ gì vào được. Vì vậy nên 

Tín, Nguyện, Hạnh gọi là ba món tư lương về Tịnh Ðộ. 

Nói “tư lương” cũng như nói người muốn đi xa cần phải có tiền của (tư) và 

lương thực (lương). Nếu thiếu một trong hai thứ đó thì khó mà đạt được mục 

đích  mình  muốn  đến.  Cũng  thế,  ba  món  tư  lương  cần  có  để  lên  đường  về 

Tịnh Ðộ cũng không thể thiếu  một. Hơn  nữa, ba  món  nầy  liên  hệ  mật  thiết 

với nhau theo thứ tự trước sau tiếp nối sanh khởi. Trước hết phải do có lòng 

tin thắm thiết mới có sanh nguyện cầu; do nguyện cầu thành khẩn mới hăng 

hái hành động. Nếu lòng tin không có thì quyết nhiên nguyện và hạnh không 

thể thành lập được. 

Tín là căn bản của người tu hành pháp môn Tịnh Ðộ. 

Thứ  nhất,  phải  tin  rằng  ba  bộ  kinh  nói  về  Tịnh  Ðộ  là  do  đức  Thích  Tôn  vì 

lòng  từ  bi  chân  thật  mà  dạy  cho  chúng  ta,  quyết  không  phải  như  sách  ngụ 

ngôn giả thiết để khuyến tu. 

Thứ hai, phải tin rằng  ngoài thế giới ô-uế  mà chúng ta  hiện sống, chắc thật 

có thế giới Tịnh Ðộ trang nghiêm. 

Thứ ba, phải tin rằng 48 lời đại nguyện của đức Phật A Di Đà cùng là những 

công  hạnh kiến  lập cõi  Tịnh Ðộ của Ngài  là chân  thật, cũng  như việc Ngài 

đang ứng hóa độ sanh tại cảnh giới Tịnh Ðộ ấy là chân thật. 

Thứ  tư,  phải  tin  rằng  sanh  Tịnh  Ðộ  hay  uế  độ  hoàn  toàn  do  nhân  quả,  hễ 

trồng  nhân  uế  thì  đuợc  quả  uế;  hễ  trồng  nhân  tịnh  thì  được  quả  tịnh  không 

liên quan gì đến vấn đề thưởng phạt. 

Thứ năm, phải tin rằng chánh niệm của ta cùng tâm niệm của đức A Di Đà 

chắc  chắn  cảm  ứng  với  nhau,  lâm  chung  thế  nào  cũng  được  Ngài  tiếp  dẫn 

vãng sanh. 

Thứ sáu, phải tin rằng  tuy ác nghiệp của chúng  ta có nhiều, nhưng  một khi 

đã sanh về Tịnh Ðộ, nhờ có hoàn cảnh tốt đẹp thuận tiện, nhờ ơn giáo huấn 

thường xuyên của Phật và Bồ Tát, ác niệm không thể sanh khởi lại và ác báo 

do đó sẽ lần lần tiêu trừ. 

Thứ  bảy,  phải  tin  rằng  sức  mình  và  sức  Phật,  cả  hai  đều  bất  khả  tư  nghị. 

Trong hai sức cùng bất khả tư nghị ấy, sức Phật lại bất khả tư nghị gấp trăm 

ngàn  muôn  ức  lần  hơn,  cho  nên  một  khi  được  tiếp  dẫn,  sức  mình  còn  kém 

cỏi thì với sức Phật cũng đủ giúp ta vãng sanh. 

Thứ tám, phải tin rằng Phật có vô số pháp môn giải thoát, Phật có công năng 

kiến  lập  thế  giới  trong  một  mảy  trần.  Giá  như  chúng  sanh  trong  mười 

phương  đều  sanh  trong  mảy  trần  ấy,  hết  thảy  phòng  ốc  dụng  cụ  đều  trang 

nghiêm đầy đủ, không thiếu một thức gì. 

Thứ chín, phải tin rằng khi niệm một tiếng Phật tức thời đức Phật liền nghe 

và liền thâu nhiếp. 

Thứ  mười,  phải  tin  rằng  hễ  mình  niệm  Phật  thì  chắc  chắn  lúc  lâm  chung 

được  Phật  và  Thánh  chúng  đến  tiếp  dẫn  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc, 

quyết không còn đọa lạc luân hồi trong sáu đường nữa. 

Tóm  lại,  phải  tin  chắc  chắn  rằng  những  lời  Phật  dạy  trong  kinh  đều  chân 

thật,  cần  phải  thâm  tín,  tuyệt  đối  không  nên  sanh  tâm  ngờ  vực.  Lòng  ngờ 

vực là chướng ngại vật không thể vượt qua trên con đường dẫn đến đạo quả. 

Có  lòng  ngờ  vực  rồi  thì  tất  nhiên  nguyện  và  hạnh  sẽ  không  có  cứ  điểm  để 

sanh khởi. Nếu lòng tin kiên cố, tự nhiên phát nguyện cầu sanh Cực Lạc và 

đã  phát  tâm  nguyện  cầu,  tự  nhiên  chuyên  tâm  tinh  tấn,  y  pháp  hành  trì, 

không đợi ngoại duyên thúc đẩy. 

Người  đời  nhơn  vì  căn  khí  bất  đồng,  cho  nên  kiến  thức  cũng  bất  đồng.  Có 

người  cho  rằng  Tịnh  Ðộ  là  cõi  hư  vô  không  thật,  nên  không  tin.  Có  người 

cho  rằng  chết  là  mất  hẳn,  không  có  đời  sau,  nên  không  tin.  Có  người  cho 

rằng sanh Ðông sanh Tây, chịu khổ hưởng vui là việc ngẫu nhiên, không có 

việc gây nhơn hưởng quả, nên không tin. Có người cho rằng niệm Phật cầu 

sanh  Tây Phương  là  lối  giả thuyết  để khuyên  người  làm  lành tránh dữ, chứ 

không có cảnh Tây Phương Tịnh Ðộ. Túng sử có thật thì quyết không thể chỉ 

niệm ít lần danh hiệu Phật mà được vãng sanh, nên không tin. Có người cho 

rằng  con  người  vốn  đã  nặng  nghiệp  tham,  sân  si  và  ích  kỷ,  dù  có  sanh  về 

Tịnh  Ðộ  thì  thói  cũ  vẫn  khó  trừ,  quyết  không  thể  trong  khoảnh  khắc  biến 

thành  người  hiền  được,  nên  không  tin.  Có  người  cho  rằng  con  người  trong 

thế gian nầy tạo nghiệp ác quá nhiều, đương nhiên phải theo từng nghiệp mà 

thọ quả báo, không thể nhờ vãng sanh mà tiêu trừ tất cả nghiệp dữ trong một 

lúc, như thế thì không hợp nhân quả, nên không tin. Có người cho rằng mỗi 

ngày chỉ cần niệm 10 lần danh hiệu Phật mà cũng được vãng sanh, đó là lời 

nói  mơ hồ; giả như tất cả chúng sanh ai nấy đều làm y như thế thì địa ngục 

hẳn sẽ trống không, thế giới này hẳn không còn người ở, không thể có việc 

dễ dàng như thế, nên không tin. Có người cho rằng tại quốc độ Cực Lạc, dù 

cho số phòng ốc dụng cụ có nhiều đến đâu vẫn có số lượng, trong khi ấy thì 

số  chúng  sanh  được  vãng  sanh  từ  vô  thủy  đến  giờ,  theo  lời  Phật  dạy  là  vô 

lượng, thế mà không bị nạn nhân mãn thì thật là mâu thuẫn; vì thế mà không 

tin.  Có  người  cho  rằng  sanh  về  Tịnh  Ðộ,  nghĩ  gì  có  nấy,  muốn  áo  có  áo, 

muốn  ăn  có  ăn,  khỏi  nhọc  công  người  tạo  tác,  thật  không  khác  nào  lời  nói 

trong  mộng;  nói  như  thế  chỉ  phỉnh  phờ  được  kẻ  ngu  phu,  thất  phụ,  vì  vậy 

nên không tin. Có người cho rằng tại thế giới Cực Lạc, đất vàng, hồ sen, lâu 

đài thảy đều bằng thất bảo, không cần kiến tạo, mà tự nhiên thành tựu, đó là 

chuyện  thần  thoại  của  thời  thượng  cổ  còn  sót  lại,  không  hợp  với  khoa  học 

hiện đại; vì vậy nên không tin, v. v... 

Bao  nhiêu  vấn  đề  nghi  nan  tương  tợ  phát  sanh  trong  trí  óc  mọi  người.  Số 

nghi  vấn  thật  là  vô  lượng,  không  sức  nào  chép  hết.  Ở  đây  cũng  không  thể 

mỗi mỗi giải đáp tuờng tận từng nghi vấn một. Vì sao? Vì trí thức con người 

ở cõi nầy bị hạn cuộc trong một phạm vi nhỏ bé nên đã cố đúc thành một mớ 

thành  kiến  cố  chấp.  Đem  cái  mớ  thành  kiến  cố  chấp  ấy  mà  phán  đoán  sức 

thần  thông  biến  hóa  của  chư  Phật,  của  thế  giới  Cực  Lạc  do  tịnh  thức  tổng 

hợp của vô lượng vô biên vô số chúng sanh phát khởi, thì thật khác nào đem 

kiến  thức  của  loài  sâu  kiến  mà  bàn  luận  công  trình  xây  dựng  và  quá  trình 

hoạt  động  của  quốc  gia  xã  hội  loài  người.  Dù  cho  cùng  năm  mãn  đời,  trải 

qua  vô  lượng  vô số tháng  năm,  loài sâu kiến cũng không thể  nào dùng suy 

luận của chúng mà hiểu đúng như sự thật được. Chỉ vì sâu kiến không phải 

là người vậy. Cũng tương tợ như thế, chúng ta chưa phải là Phật thì chưa thể 

nào  hiểu  thấu  sức  thần  thông  và  trí  huệ  của  Phật  một  cách  tỏ  tường.  Đã 

không  thấu  rõ được  thì  dù  có  suy  luận  đến  cùng  năm  mãn  đời  cũng  không 

đem lại kết quả nào. Vì vậy, chúng ta chỉ nên tin lời Phật mà thật hành theo, 

quyết không bị lầm lạc và để khỏi bỏ phí thì giờ trong hí đàm. Nếu tự phụ là 

thông  minh  trí  tuệ  không  chịu  tin  theo,  chung  quy  sẽ  trở  lại  thua  những 

người thật thà chất phác mà có tín tâm mạnh mẽ. Sở dĩ sanh tâm tự phụ kiêu 

căng như thế, chẳng qua là phước đức thiển bạc nên mới không thọ nạp được 

một  pháp  môn  giản  dị  và  rất  khó  gặp  như  pháp  môn  Tịnh  Ðộ.  Thật  cũng 

đáng tiếc lắm thay! 

Trên đây, hoàn toàn đứng về phương diện Tín mà nói, chứ chưa đề cập đến 

hai phương diện Nguyện và Hạnh . Nhưng hễ Tín đã vững chắc thì Nguyện 

và Hạnh tự nhiên thành tựu, khỏi cần nhắc nhủ, khuyến hóa. Vì như khi đã 

tin chắc rằng trước sân  nhà có  hầm  vàng thì tự nhiên không ai sai bảo, vẫn 

hăng hái đào bới tìm tòi. Còn nếu nghe nói có hầm vàng mà chưa chịu đi đào 

là vì lòng tin chưa vững chắc vậy. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 2 - Thập Thiện Là Cơ Bản Tu Hành 

Thập thiện là mười điều thiện, thuộc ba nghiệp thân, khẩu, ý. 

Thuộc thân nghiệp có ba điều: không sát sanh, không trộm cắp, không dâm 

dục (nếu là tại gia thì không tà dâm). 

Thuộc  khẩu  nghiệp  có  bốn  điều:  không  nói  láo,  không  nói  lời  thêu  dệt, 

không nói hai lưỡi, không nói lời thô bạo. 

Thuộc  về ý  nghiệp có ba đìều: không tham  lam, không sân  hận, không  ngu 

si. 

Mười điều nầy là căn bản phát sanh ra tất cả các điều thiện khác. Đó cũng là 

nền tảng xây dựng mọi cảnh giới an vui. 

Người tu hành mà không tu  mười điều thiện nầy thì không khác kẻ xây lâu 

đài cao ngàn thước trên vũng bùn xập xệ, quyết không hy vọng thành công. 

Đức  Phật  trong  lúc  nói  kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Ðạo  đã  dạy  cho  Long 

Vương  rằng:  "Mười  thiện  nghiệp  nầy  có  công  năng  làm  cho  các  pháp  như 

Thập  Lực,  Tứ  Vô  Sở  Úy,  Thập  Bát  Bất  Cộng,  tất  cả  các  pháp  mà  Phật  đã 

chứng, thảy đều được viên mãn. Vì vậy các người cần phải tu học thập thiện. 

Này Long Vương! Ví như tất cả thành ấp xóm làng đều y vào đại địa mà an 

trú,  tất  cả  cỏ  cây  rừng  rú  đều  y  vào  đại  địa  mà  sanh  trưởng,  thì  mười  điều 

thiện  nầy  cũng  vậy.  Tất  cả  thiên  nhơn  đều  y  vào  "đại  địa"  thập  thiện  mà 

thành  lập,  tất cả  Thanh Văn, Duyên Giác,  Bồ Tát  và tất cả  Phật  pháp cũng 

đều y vào "đại địa" thập thiện mà thành tựu được các hạnh Bồ-đề". 

Trong kinh  Quán Vô  Lượng Thọ, Phật bảo bà Vi Đề Hy rằng:  "Muốn sanh 

về  nước Cực  Lạc, phải tu  ba phước.  Trong ba  phước ấy, phước thứ nhất  là 

hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  mười  nghiệp 

thiện". 

Vì thế, người tu pháp môn Niệm Phật cần phải tu mười điều thiện để làm cơ 

bản  cho  tịnh  nghiệp.  Nếu  đạo  niệm  không  tha  thiết,  mười  thiện  nghiệp 

không tu, thời thiệt e khó vãng sanh cảnh giới chư Phật. 

Tóm lại, muốn chắc chắn vãng sanh, một mặt cần phải luôn luôn gìn giữ ba 

nghiệp thân, khẩu,  ý chớ để phạm các điều ác;  mặt khác  lại phải  luôn  luôn 

chuyên cần niệm Phật thì mới mong thành tựu viên mãn. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 3 - Đôn Đốc Hết Bổn Phận 

Đời  và đạo có tương  quan  mật thiết  với  nhau  và  giúp  lẫn  nhau,  nhất  là  đối 

với hàng Phật tử tại gia chưa thoát ly được gia đình, xã hội. Ai trong nhiệm 

vụ  nào  phải  lo  tròn  nhiệm  vụ  ấy.  Là  trưởng  quan,  phải  nhất  tâm  vì  dân  vì 

nước. Là liêu thuộc, phải hết bổn phận của liêu thuộc, trung thành với chức 

vụ. Là người buôn bán, phải giữ hàng thật giá đúng, đừng lừa trẻ dối già. Là 

thầy  thuốc,  phải  biết  thương  xót  con  bệnh,  nâng  đỡ  kẻ  nghèo  hèn,  và  hết 

lòng  điều  trị  v.v...  Nói  tóm  lại,  trong  công  kỹ  nghệ,  mỗi  mỗi  đều  phải  làm 

tròn bổn phận, tận tâm với chức vụ, lại vừa lo tích công dồn đức, tu học Phật 

pháp thì nhất định có ngày giải thoát. Đó là ngoài xã hội. 

Trong gia đình lại còn những bổn phận khác. Là cha mẹ, phải nuôi nấng dạy 

dỗ con cái thành  người.  Là con cái, phải  hết lòng  hiếu thảo  với cha  mẹ.  Là 

vợ chồng, anh em, thầy trò, bầu bạn, hợp với lẽ đời. Có làm tròn hết các bổn 

phận ấy bấy giờ mới nói đến lẽ đạo. Nếu trái lại, việc đời bấy như tương, tự 

thân mình chỉ là "y quan cầm thú" (cầm thú mang áo đội mũ) thì làm sao có 

thể nói đến lẽ Đạo được? Với các sự kiện khách quan và chủ quan thiếu tốt 

đẹp ấy  mà  mong thành  Phật  hoặc cầu sanh  nước Phật thời sợ e tịnh  nghiệp 

chưa kịp thành  mà  nghiệp quả đã chín trước. Tưởng khó tránh khỏi quỷ  vô 

thường dắt dẫn vào địa ngục, ngạ quỷ, bàng sanh! 

Vì  thế,  hy  vọng  rằng  toàn  thể  Phật  tử,  khi  muốn  thoát  ly  sanh  tử,  tu  theo 

pháp  xuất thế, không  những không  nên  xa bỏ  việc đời,  lấy  việc đời  làm cơ 

bản  cho  đạo,  khiến  cho  đời  trở  nên  tốt  đẹp  hơn  và  khiến  cho  đạo  sáng  tỏa 

trong lòng đời. Có như thế, Phật tử tại gia mới mong thành công chắc chắn 

và mau chóng. 

Thảng hoặc, có người trước kia đã trót lỡ tạo các ác nghiệp, thì hôm nay nên 

chí thành ăn năn hối cải, nguyện không tái phạm. Cửa Phật rộng mở chờ đón 

người  biết  sám  hối.  Một  phen  đã  sám  hối  rồi,  thề  quyết  không  bao  giờ  tái 

phạm  trở  lại.  Hơn  nữa,  phải  cố  gắng  đền  bù  tội  lỗi  trước,  bằng  cách  làm 

nhiều  việc  thiện  mới.  Được  như thế  thì  ác  báo  sẽ  tiêu  tan  và  phước  đức  sẽ 

tăng  trưởng.  Ví  như cái  chai  trước  kia  đựng  thuốc  độc,  nhưng  giờ  đây  súc 

chùi sạch sẽ rồi, tự nhiên độc không còn nữa. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 4 - Rộng Tu Công Đức, Hồi Hướng Quả Vãng Sanh 

Trong kinh Quán Vô  Lượng  Thọ chép: "Phật bảo  ngài  A Nan  và bà Vy Đề 

Hy rằng  nếu có chúng sanh  nào  nguyện cầu sanh  về  Tây phương Tịnh Ðộ, 

nên  phát  khởi  ba  tâm  thì  liền  đặng  vãng  sanh.  Ba  tâm  ấy  là:  1)  Chí  thành 

tâm, 2) Thâm tâm, 3) Hồi  hướng phát  nguyện tâm. Có đủ ba tâm ấy, quyết 

được vãng sanh về cõi nước kia". 

Danh  từ  "Thâm  tâm"  trong  kinh  chỉ  cho  cái  tâm  tu  hành  các  công  đức  và 

thích làm các điều lành. 

Danh từ "hồi hướng phát nguyện tâm" chỉ cho cái tâm  muốn đem các công 

đức đã tu hoặc đem các việc lành đã làm, hướng về quả Cực Lạc để nguyện 

cầu vãng sanh. 

Trong  Phật  pháp,  việc  hồi  hướng  công  đức  có  một  giá  trị  trọng  yếu.  Đại 

nguyện  thứ  20  của  đức  Phật  A  Di  Đà  đã  có  nói  đến.  Vậy  xin  sơ  lược  giải 

thích ý nghĩa của việc hồi hướng công đức như sau:  

1. Đức và hiệu của Phật có công năng bất khả tư nghị. 

2. Tâm thức thanh tịnh của chúng sanh có công năng bất khả tư nghị. 

3. Tâm niệm của chúng sanh cũng có công năng bất khả tư nghị. Hợp cả ba 

công năng bất khả tư nghị ấy tạo thành phương pháp Tịnh Ðộ. Cho nên pháp 

môn Tịnh Ðộ cũng bất khả tư nghị. 

Trên  lý  thì  hành  giả  chú  tâm  niệm  Phật  là  đã  đủ  vãng  sanh,  nhưng  trong 

thâm  tâm  hành  giả  khi  tu  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  ngoài  sức  niệm  Phật  ra,  còn 

cần phải rộng tu các công đức, hồi hướng quả vãng sanh, là vì:  

1) Cần cúng dường đức Phật A Di Đà để trang nghiêm Phật độ. 

2) Cần làm các trợ duyên tăng thượng cho đạo quả. 

3) Cần phát tâm Ðại Thừa học theo hạnh Bồ Tát. 

Vì  các  lẽ  trên  nên  không  những  chỉ  niệm  hiệu  Phật  mà  đã  cho  là  đủ  được. 

Bất cứ việc gì cũng không ly được nhơn quả; dù là pháp thế gian hay pháp 

xuất thế  gian. Bất  luận tâm  niệm thiện  hay ác  hoặc  hành động thiện  hay ác 

đều có hậu quả về sau. Căn cứ vào lẽ ấy, ta có thể biết hành giả tu tập thiện 

pháp, trong tương lai quyết phải được phước báo. Giả sử điều thiện ấy thuộc 

loại nhơn hữu lậu nhơn thiên, chứ chưa phải cứu cánh an lạc, vì còn đọa lạc 

luân hồi. Giả sử điều thiện ấy thuộc loại nhơn vô lậu xuất thế gian thì trong 

tương lai sẽ sanh về Ngũ bất hoàn thiên (cảnh giới của bốn quả Thánh: Tu-

đà-hoàn, Tư- đà-hàm, A-na-Hàm, A-la-hán) hoặc mười phương Tịnh Ðộ. 

Nếu vì lý do không  muốn thọ hưởng quả báo nhơn thiên vì sợ còn luân hồi 

đọa  lạc  mà  hành  giả  tự  nguyện  hồi  hướng  tất  cả  công  đức  của  mình  hoặc 

công  đức  hữu  lậu  hoặc công đức  vô  lậu,  làm trợ duyên  tăng thượng để cầu 

vãng sanh Cực  Lạc thì phải đem tất cả công đức ấy  hồi  hướng  về quả Cực 

Lạc của đức A Di Đà. Như thế thì bao nhiêu nhơn gây phuớc báo nhơn thiên 

hữu lậu hoạc vô lậu trước kia sẽ không thành thục được mà địa điểm thành 

thục  sẽ  chỉ  ở  thế  giới  Cực  Lạc.  Đã  quy  tụ  về  được  một  nơi  rồi  thì  dù  tịnh 

nghiệp chưa hoàn toàn nhưng phước quả vẫn thành tựu. Vì rằng hết thảy các 

pháp đều do tâm tạo. Tâm lực đã có công năng trồng nghiệp quả thì cũng có 

công năng chuyển nghiệp quả. Vì thế, khi hành giả hướng tất cả thiện nghiệp 

về quả Cực Lạc, tâm niệm ấy không những có công năng điều hòa các chủng 

tử vô lậu đã huân tập trong đệ bát thức, nó lại còn khiến cho các chủng tử ấy 

biến chất thành chủng tử tịnh pháp hoàn toàn vô lậu. Chủng tử đã quyết định 

được rồi, như vậy địa điểm tương lai sẽ hưởng thọ quả báo cũng có thể biết 

trước  một cách chắc chắn  rồi  vậy. Đây  là  giải thích  theo  học  lý Duy  Thức, 

một nền học lý rất thâm diệu trong Phật pháp. 

Trong pháp  môn  Tịnh Ðộ,  hồi  hướng chiếm  một địa vị rất trọng  yếu. Hành 

giả quyết phải thâm tín mới có hiệu lực. 

Vạn  nhất, nếu còn  nhứt điểm  hồ  nghi ở trong  lòng thì tâm  lực sẽ  mất công 

dụng,  không  làm  sao  chuyển  biến  được  chủng  tử  trong  bát  thức.  Nếu  tâm 

hồn còn hồ nghi, pháp môn Tịnh Ðộ sẽ không đem lại hiệu quả nào cho hành 

giả hết. Kinh dạy: "Còn nghi thì hoa không nở" là chỉ cho duyên cớ ấy. 

Đức Phật A Di Đà biết rõ chủng tử có thể biến từ hữu lậu sang vô lậu, công 

đức có thể từ cõi nầy di dịch qua cõi khác, nên mới phát đại nguyện thứ 20. 

Trăm ngàn năm trở lại đây, các vị đại đức cũng hiểu rõ lý đó, nên mới soạn 

ra các bài  văn phát  nguyện  hồi  hướng Cực Lạc khuyên  ta đem công  đức tu 

hành hồi hướng về quả vãng sanh thế giớI Cực Lạc. 

Hành giả bất luận làm công đức gì, dù chỉ giúp kẻ khó một đồng tiền hay chỉ 

cứu  mạng sống cho  một con kiến, sau khi  làm  xong, cũng phải quán tưởng 

đức Phật A Di Đà như đương đứng ở trước mặt mà chắp tay cung kính đọc 

bài kệ hồi hướng sau đây:  

Nguyện đem công đức nầy  

Trang nghiêm chốn Phật độ  

Trên đền bốn ơn sâu  

Dưới cứu ba đường khổ  

Nếu có kẻ thấy nghe  

Đồng phát tâm Bồ đề  

Nước Cực Lạc cùng về. 

Sau khi đọc bài kệ ấy rồi, bao nhiêu công đức đã làm liền cảm ngay tâm lực 

của  Phật  ứng  hợp  với  tâm  ta.  Sức  cảm  ứng  của  hai  bên  tức  là  "tư  lương" 

vãng sanh Cực Lạcvề sau vậy. 

Tất cả công đức hồi hướng, bất luận công đức thuộc loại hữu lậu hay vô lậu, 

đều  trở  thành  tư  lương  vãng  sanh,  ứng  hợp  với  đại  nguyện  thứ 20  của  đức 

Phật A Di Đà. Chắc chắn về sau sẽ được toại nguyện không sai. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 5 - Cẩn Thận Lúc Lâm Chung 

Trong sự chuyển tiếp từ kiếp nọ sang kiếp kia, cái niệm chót (nhất niệm tối 

hậu) có một lực lượng mãnh liệt quyết định cho việc chuyển sanh. Vì lý do 

đó nên lúc lâm chung, người tu hành phải làm thế nào để còn nhớ Phật, niệm 

Phật thì chắc chắn sẽ sanh về cõi Phật. 

Kinh "Phật Thuyết A Di Đà" dạy rằng: "Nếu người nào niệm Phật trong bảy 

ngày được nhất tâm bất loạn, lúc lâm chung, có Phật và Thánh chúng hiện ra 

trước mặt, người ấy tâm không còn đìên đảo và liền được vãng sanh". 

Nhất  tâm  bất  loạn  nghĩa  là  ngoài  sự  nhớ  Phật,  tuởng  Phật,  không  có  một 

vọng  niệm  nào  xen  lẫn  ở  trong  lòng:  lòng  mình  và  Phật  đã  xứng  hợp  làm 

một. 

Kinh  văn  đã  dạy  rõ  ràng  như thế,  đương  nhiên  tuyệt  đối  chúng  ta  phải  tin. 

Có e ngại chăng là e ngại tịnh nghiệp tu chưa tinh tấn nên phút lâm chung, 

tâm còn điên đảo khiến khó thấy được Phật tiếp dẫn. Tâm còn điên đảo thì 

cũng  khó  mà  vãng  sanh.  Vì  vậy  trong  khi  gần  lâm  chung  rất  cần  có  người 

hai bên trợ  niệm. Có kẻ trợ  niệm  mới dẫn phát tâm  người  bệnh  niệm  Phật. 

Lý do cần thiết lập các ban hộ niệm là thế. 

Hiện tại ở các khuôn hội đều có thiết lập ban Hộ Niệm. Bất luận trai gái già 

trẻ, là Phật tử, ai ai cũng nên gia nhập vào ban ấy càng đông càng tốt. Hễ khi 

nào gặp một bệnh nhân lâm nguy, trong ban nên cắt phiên thay nhau đến nơi 

phòng  người  bệnh,  đốt  hương  niệm  Phật.  Như  vậy,  mắt  trông  thấy  tượng 

Phật, tai nghe tiếng niệm Phật, mũi ngửi mùi hương thơm từ bàn Phật xông 

ra,  người  bệnh  có  đủ  duyên  sanh  khởi  tịnh  niệm,  rất  hữu  ích  cho  sự  vãng 

sanh Tịnh Ðộ. 

Nay xin đem những biện pháp của người tu hành cần giữ gìn trong lúc lâm 

chung,  sơ  lược  giải  bày  như  sau,  để  các  ban  hộ  niệm  y  cứ  hành  trì.  Mong 

rằng các đạo hữu lưu ý, công đức sẽ vô lượng, vì nó quyết định cho tương lai 

của cả một đời tu hành. 

a) Lúc bệnh nặng sắp lâm chung  

Khi  có  một  đạo  hữu  nào  bệnh  nặng  sắp  lâm  chung,  thân  thuộc  nên  tin  cho 

ban hộ niệm và mời đến nhà hộ niệm. Nếu tinh thần người bệnh còn tỉnh táo, 

ban  hộ  niệm  nên  nhất thiết khuyên thân thuộc đừng khóc lóc và cũng đừng 

đem  việc  nhà  ra  nói  với  người  bệnh  làm  gì  nữa.  Khóc  lóc  hay  hỏi  về  việc 

nhà  lúc ấy không  giải quyết được gì  hết  mà chỉ khiến cho người bệnh sanh 

khởi niệm luyến tiếc việc đời một cách vô ích. 

Nên khuyến khích bệnh nhân đem tâm phóng xả tất cả chỉ nhớ Phật và niệm 

Phật  mà  thôi.  Nên  nói  với  bệnh  nhân:  "Thế  giới  Cực  Lạcrất  là  an  vui  sung 

sướng. Nay ngươi nên bỏ tất cả, nguyện sanh về thế giới kia. Được sanh về 

đấy  sẽ  không  còn  có  hạnh  phúc  nào  bằng.  Hiện  tại  sở  dĩ  bị  bệnh  hoặc  đau 

đớn là do ác nghiệp nhiều kiếp tích lũy gây nên. Tạm thời nên chịu khó nhẫn 

nại". 

Nếu  bệnh  nhân  có  việc  gì  khổ  tâm  lắm  không  thể  bỏ  được,  nên  tìm  mọi 

phương tiện thuyết pháp  giải trừ.  Hoặc dùng  lời dịu  ngọt  vui  vẻ để khuyến 

khích an ủi, hoặc đem bao nhiêu điều hay việc tốt hay công đức tu hành mà 

bình sanh người ấy đã làm để tán thán ngợi khen. Các phương tiện ấy sẽ có 

công  năng  khiến  bệnh  nhân  hoan  hỷ  và  tin  tưởng  rồi  nhờ  đó  mà  sẽ  được 

vãng sanh Tịnh Ðộ. 

Nếu gặp phải bệnh nhân hồn trí hôn mê không còn biết gì nữa, ban hộ niệm 

nên đứng bên cạnh trợ niệm hoặc đánh chuông mõ hết sức nhẹ nhàng, đừng 

cho tiếng xẳng và ồn, khiến gây nên trạng huống lộn xộn trong thần thức của 

bệnh  nhân.  Nếu  như  phút  lâm  chung  kéo  dài  quá  lâu,  nên  luân  phiên  tụng 

niệm,  thế  nào  cho  tiếng  niệm  Phật  đừng  dứt  đoạn.  Niệm  đến  khi  nào  bệnh 

nhân hết thở và toàn thể châu thân lạnh đều mới thôi. 

b) Sau khi lâm chung  

Khi bệnh  nhân đã  hết thở rồi, ban  hộ  niệm  vẫn tiếp tục  niệm  Phật  và tuyệt 

đối không nên cho bà con khóc lóc. Cũng không nên đụng đến thi thể hoặc 

vội tắm rửa thay áo quần. Tránh đừng nên đụng chạm gây ra huyên náo hay 

nói to tiếng khiến cho vong giả kinh loạn. 

Sở dĩ phải tuyệt đối  giữ thanh tịnh  là  vì dù  ngực hết thở, quả tim  hết đánh, 

nhưng  thần  thức  (thức  thứ  8)  của  người  chết  vẫn  chưa  lìa  khỏi  xác.  Nếu 

chung quanh có tiếng khóc lóc hoặc ồn ào và va chạm, thi thể còn cảm giác 

sẽ sanh  lòng sân  hận, rồi có thể  vì đó  mà  bị đọa  lạc.  Kinh chép khi  Vua  A 

Kỳ Đạt chết, vì người giữ thây dùng quạt đuổi ruồi, rủi đụng nhằm mặt nhà 

vua, khiến nhà vua phẫn nộ; do đó nhà vua bị đọa làm thân con rắn! 

Vì những lẽ trên nên cần phải thận trọng trong giờ phút trước và sau khi lâm 

chung.  Tốt  hơn  hết  là  nên  luôn  luôn  có  người  ngồi  bên  cạnh  tiếp  tục  niệm 

Phật  không  hở,  khiến  cho  chánh  niệm  được  liên  tục.  Nếu  không  làm  được 

như  vậy  thì  nên  đuổi  hết  mèo  chó,  cấm  hẳn  người  ra  vào  và  đóng  kín  cửa 

phòng lại. Nếu muốn tắm rửa, thay quần áo và uốn nắn tay chân cho người 

chết  để  nhập  liệm  thì  nên  đợi  sau  tám  tiếng  đồng  hồ  mới  chắc  chắn  không 

làm hại cho người chết. 

Trong Duy Thức học có dạy rằng muốn biết một người chết sẽ thác sanh về 

thế giới nào, hãy xem thần thức người đó lìa khỏi xác tại điểm nào. Điểm mà 

thần  thức  xuất  tức  là  đỉểm  còn  hơi  nóng  cuối  cùng,  sau  khi  toàn  thể  châu 

thân đã lạnh buốt. Bài kệ sau đây sẽ cho ta biết cảnh giới tương lai của người 

chết sắp đầu thai:  

Đảnh Thánh, nhãn sanh thiên, 

Nhơn tâm, ngạ quỷ phúc, 

Bàng sanh tất hạ hành  

Địa ngục cước để xuất. 

Nghĩa  là:  Thần thức  xuất ở  đảnh đầu  là sanh  về cõi  Thánh,  xuất ở con  mắt 

thì sanh về cõi trời, xuất ở trên chấn thủy thì sanh về cõi người, xuất ở dưới 

bụng  thì  sanh  về  cảnh  giới  ngạ  quỷ,  xuất  ở  đầu  gối  thì  sanh  về  cảnh  giới 

bàng sanh, xuất ở bàn chân thì sanh về cảnh giới địa ngục. 

Vì thế, trong khi thần thức sắp rời khỏi xác, mà ví như sẽ được sanh về cõi 

trời  thì  chỗ  còn  nóng  sau  cùng  là  ngang  khoảng  hai  con  mắt.  Nếu  không 

khéo để cho thi thể  va chạm  hoặc có tiếng ồn ào  làm kinh động khiến thần 

thức tán loạn sanh phiền não, phải bị đọa lạc thì thật là oan uổng cho người 

chết biết chừng nào! 

Thiết  tha  mong  toàn  thể  tín  đồ  Phật  tử  hãy  lưu  tâm  điểm  nầy  để  cứu  giúp 

nhau trong giờ phút lâm chung, giờ phút nghiêm trọng có ảnh hưởng cho cả 

một kiếp sau. Mong thay! 

c) Cứu độ thân trung ấm  

Thân thể con người do năm uẩn: sắc, thọ, tưởng, hành, thức tạo thành. Năm 

uẩn cũng gọi là năm ấm. Vì thế thân thể hiện còn gọi là tiền ấm, sau khi chết 

rồi và thác sanh gọi là hậu ấm, nằm ở khoảng giữa tiền ấm và hậu ấm (chết 

rồi mà chưa đầu thai lại) gọi là trung ấm. 

Thân trung ấm bắt đầu từ giây phút thức thứ tám mới lìa khỏi xác thể người 

chết. Theo luận Câu Xá thì thân trung ấm của người ở Dục giới lớn bằng em 

bé 5, 6 tuổi, nhanh sáng, có sức thông đạt, có sức ký ức nhạy hơn chín phần 

so với lúc sanh tiền. 

Sau khi  người chết, tuy thần thức  ly khai thân  xác chuyển thành thân  trung 

ấm, nhưng thân trung ấm ấy trừ trường hợp quá dày phúc đức hay quá nhiều 

tội ác thì trong giây phút hoặc được sanh nhơn thiên hoặc bị đọa ác thú liền, 

còn trong các trường hợp bình thường thì thần thức vẫn còn loanh quanh lưu 

luyến  bên  cạnh  thây  cũ.  Cho  nên  nếu  quyến  thuộc  khóc  lóc  hoặc  tắm  rửa, 

thay áo quần cho  người chết  v.v... thần thức đều biết cả. Bấy  giờ thần  thức 

tưởng mình còn sống nên nó vẫn đến hỏi việc nầy việc khác, nhưng ngặt vì 

không  ai  thấy  nghe  mà  đáp  lại,  vì  vậy  vô  cùng  bực  tức,  sợ  hãi,  bối  rối,  rồi 

giận  dữ  bỏ  ra  đi.  Vì  thế  đối  với  người  chết  rồi,  thân  thể  tuy  đã  lạnh  cứng, 

nhưng người sống không nên nói điều gì hay làm việc gì có tánh cách khêu 

gợi lòng tham, sân, si, khêu gợi sự luyến tiếc cho người chết. Như là người 

sắp  chết  thì  chỉ  nên  thuyết  pháp,  an  ủi,  khuyến  khích  nhất  tâm  cầu  nguyện 

vãng  sanh  Cực  Lạc;  nếu  người  ấy  đã  chết  rồi  thì  nên  tụng  kinh  niệm  Phật 

cho thân trung ấm nghe. 

Nếu  người  chết  lúc  sanh  tiền  chưa  từng  niệm  Phật,  trong  giờ  phút  gần  lâm 

chung, lòng không chốn nương tựa, thân không còn là chủ tể, hoàn cảnh thật 

là  hết  sức  thê  lương  ảm  đạm.  Trong  giờ  phút  ấy,  nếu  được  nghe  một  tiếng 

niệm Phật, một lời thuyết pháp, người chết nhờ nhất niệm đó mà có thể vãng 

sanh  Tịnh  Ðộ.  Cho  nên  đối  với  vong  nhân,  không  kể  sanh  tiền  có  tin  Phật 

hay  không  tin  Phật, có tu Tịnh Ðộ  hay không tu  Tịnh Ðộ ban  hộ  niệm đều 

nhất thiết nên đến giúp đỡ và cao tiếng niệm danh hiệu Phật. Đó là phương 

pháp cứu độ thân trung ấm, hết sức hữu ích và cần phải thi hành. 

d) Cúng vong, cầu siêu  

Đám tiệc nên tùy nghi phương tiện, cốt nhất phải thanh tịnh. Không nên bày 

vẽ rộn ràng, sát sanh cúng tế một cách linh đình. 

Trong kinh Phật dạy: "Vì thần thức người chết (thân trung ấm) chỉ dùng mùi 

hương làm thức ăn", vì thế ta chỉ nên dùng hương thơm, hoa đẹp, đèn sáng 

mà cúng là đủ. Nhất là tiếng niệm Phật và lời thuyết pháp thì rất bổ ích cho 

vong linh. 

Sau  khi  đám  tiệc  xong  xuôi,  người  con  hiếu  thảo  nên  vì  vong  linh  làm  các 

Phật sự để cầu siêu độ, bất luận vong giả đã vãng sanh rồi thì lại càng được 

tăng thêm phước huệ; nếu chưa  vãng sanh thì có thể  nhờ đó  mà túc  nghiệp 

tiêu  trừ,  sanh  về  các  cõi  thiện.  Đó  là  cách  báo  ân  hay  nhứt  của  người  con 

hiếu thảo. 

Làm Phật sự thì không gì hơn là chuyên tụng kinh, bái sám và trì niệm danh 

hiệu  Phật. Có thể tự trong  gia thuộc  mình  tụng  lấy,  hoặc  mời đạo  hữu tụng 

thêm. Các kinh thường tụng là Di Đà, Kim Cang hoặc Đại Bi Thần chú v.v... 

Tụng  niệm  xong  nên  hồi  hướng  công  đức  cho  vong  giả  làm  tư  lương  cầu 

sanh  Cực  Lạc.  Nếu  như  trong  gia  thuộc  mình  không  ai  tụng  kinh  được  thì 

chuyên niệm hiệu Phật cũng đủ rồi. 

Còn  như  di  sản  của  vong  giả  để  lại,  nếu  là  của  cải  thì  nên  đem  làm  việc 

phước thiện như: Bố thí kẻ nghèo khó, giúp đỡ người tàn phế, cấp dưỡng cô 

nhi  quả  phụ  hay  phụ  nữ  sanh  đẻ,  hoặc  làm  chùa,  chú  tượng,  ấn  tống  kinh 

điển,  cúng  dường  chúng  tăng  v.v...  Làm  các  việc  phước  thiện  ấy  rồi  đem 

công  đức  hồi  hướng  cầu  cho  vong  giả  tội  diệt  phước  sanh,  vãng  sanh  Cực 

Lạc. Như thế thì  người còn kẻ  mất, thảy  đều được công đức  lớn  lao  không 

thể kể  xiết.  Kinh Địa Tạng  nói:"Trong khi vì  người chết  mà  làm  việc công 

đức thì người sống đã hưởng hết sáu phần mà người chết chỉ nhờ được một 

phần thôi". 

---o0o--- 

Chương IV - Trì Danh Niệm Phật 

 Tiết Thứ 1 - So Sánh Ba Pháp: Thật Tướng Niệm Phật,Quán Tưởng 

 Niệm Phật, và Trì Danh Niệm Phật  

Nói  Niệm  Phật  không  phải  chỉ  niệm  nơi  miệng  mà  thôi.  Theo  nghĩa  đen, 

Niệm nghĩa là “nhớ nghĩ”. Cho nên khi tâm ta nhớ nghĩ đến Phật tức là niệm 

Phật. Vì vậy phương pháp Niệm Phật gồm có ba loại:  

a.Trì danh niệm Phật tức là chuyên trì tụng danh hiệu Phật nơi miệng. 

b.  Thật  tướng  niệm  Phật  tức  là  thâm  nhập  nghĩa  lý  chơn  thật  của  Phật  dạy 

(Ðệ Nhất Nghĩa Ðế). 

c. Quán tưởng niệm Phật tức là quán tưởng cảnh giới Cực Lạccủa đức Phật 

A Di Đà. 

Thật tướng  niệm Phật cũng tức  là quán tưởng thật  tướng của Phật. Kết quả 

sở đắc của phương pháp nầy là Chơn Như tam muội, cũng gọi là Nhất Hạnh 

tam  muội. Tam muội nghĩa là chánh định, chỉ cho cảnh giới đạt được trong 

định  khi  sự  tu  tập  đã  thành  tựu.  pháp  môn  nầy  vốn  thuộc  về  Thiền  tông, 

nhưng cảnh giới hiển hiện sau khi công hạnh tu thiền thành tựu chính là cảnh 

giới  Tịnh  Ðộ,  nên  cũng  nhiếp  vào  pháp  môn  Tịnh  Ðộ.  Với  pháp  môn  nầy, 

nếu  không  phải  là  bậc  căn  khí  tối  thượng  thì không  thể  ngộ  nhập,  cho  nên 

những hàng trung, hạ trí không thể tu tập được. Trong pháp môn Tịnh Ðộ vì 

thế ít khi đề cập đến phương pháp nầy, mà riêng nhường cho Thiền tông đề 

xướng. 

Quán tưởng niệm Phật là một phương pháp y theo kinh quán Vô Lượng thọ 

mà  thiết  lập.  Phương  pháp  nầy  chia  cảnh  giới  y  báo  và  chánh  báo  trang 

nghiêm ở quốc độ Cực  Lạc của đức Phật  A Di Đà thành 16 phép quán qua 

16  giai  đoạn.  Khi  quán  hạnh  đã  thuần  thục,  sức  quán  đã  mạnh  mẽ  thời  mở 

mắt  nhắm  mắt  đều  thấy  cảnh  giới  Cực  Lạc.  Trong  hiện  tại  có  thể  chuyển 

biến thế giới Sa-bà thành thế giới Cực Lạc. Không cần phải đợi tới lúc lâm 

chung sanh về Cực Lạc mới hưởng thọ cảnh giới ấy mà ngay trong hiện tại 

đã hưởng thọ rồi. Công hiệu của phương pháp quán tưởng niệm Phật thật là 

lớn lao, không thể tả xiết. 

Chánh  định  tam  muội  chứng  đượcdo  tu  theo  phương  pháp  nầy  nên  có  tên 

riêng là "Ban-châu tam muội" hay "Phật Lập tam muội". Phương pháp quán 

hạnh nầy quá vi tế huyền diệu và có 5 điều khó thành tựu:  

1. Căn cơ ám độn, khó thành tựu. 

2. Tâm thô tháo, khó thành tựu. 

3. Thiếu phương tiện thiện xảo, khó thành tựu. 

4. Nhận thức không sâu, khó thành tựu. 

5. Tinh lực bất cập, khó thành tựu. 

Nếu có 5 điều kiện nghịch lại 5 điều kiện trên là: căn cơ thông lợi, tâm niệm 

tế  nhuyễn,  phương  tiện  thiện  xảo,  nhận  thức  sâu  sắc,  gây  được  ấn  tượng 

mạnh  mẽ,  tinh  thần  cương  kiện  thì  kết  quả  được  xem  như  đã  nắm  chắc  ở 

trong tay. Nhưng có đủ điều kiện như thế, thật là vạn người chưa được một. 

Vì thế, phương pháp nầy cũng ít phổ cập trong quần chúng. 

Phương pháp trì danh niệm Phật, so với hai phương pháp trên thì thật là dễ 

dàng hơn bội phần. Bất luận là trung hay hạ trí, hễ có phát tâm chuyên niệm 

danh  hiệu  Phật,  không  ai  là  không  làm  được.  Niệm  niệm  tích  lũy  lâu  ngày 

cho  đến  khi  được  "nhất  tâm  bất  loạn"  thì  liền  chứng  tam  muội.  Tam  muội 

nầy có tên riêng là "Niệm Phật tam muội". Trải qua hơn 2.000 năm, các bậc 

Đại  Ðức  nối  tiếp  nhau  đề  xướng  và  thật  hành  phương  pháp  nầy,  đã  thâu 

hoạch được nhiều kết quả... Hiện tại, phương pháp nầy thâm nhập nhân gian, 

phổ cập khắp quần chúng và không ai là không biết niệm sáu tiếng "Nam mô 

A Di Đà Phật". Lý do thâm nhập và phổ biến của phương pháp nầy là hễ có 

tu là có thành, rất thích hợp với mọi căn cơ, bất cứ kẻ trí người ngu đều thâu 

nhiếp được  một cách dễ dàng. Số người  nhờ phương pháp nầy  mà được độ 

thoát, so với các tông phái khác, chiếm đến bảy, tám mươi phần trăm. 

Cứ xác thật mà nói thì đạo lý của pháp môn nầy hàm chứa tinh hoa của các 

pháp môn khác một cách sâu xa rộng rãi. Không những so với các pháp môn 

khác, nó đã không kém thua, mà trái lại, tinh hoa của các pháp môn khác đều 

thu trọn  vào trong  một pháp  môn  nầy. Nó có đủ khí độ rộng  rãi tập hợp sự 

đại thành của các tông phái khác. Vì vậy, nếu bàn đến hiệu quả, bàn đến học 

lý, bàn đến khó dễ, không một tông phái nào so sánh kịp! 

Có người vì không nhận thức rõ ràng chân giá trị của phương pháp trì danh 

niệm Phật nầy và vì thấy nó quá dễ dàng ai cũng thật hành được nên liền vội 

cho  là  một pháp  môn dành cho  hàng  ngu  phu thất phụ, chứ  người thức  giả 

thì không cần để ý đến. Họ đâu có ngờ rằng người nói như vậy mới chính là 

người ngu, vì chính ngay họ chưa nhận thức được phần nào nguyên lý hàm 

chứa  trong  pháp  môn  nầy.  Giả  sử  người  ấy  có  một  nhận  thức  thấu  đáo  và 

chân chính, tưởng e rằng không những tự họ, họ sẽ triệt để khâm phục sùng 

bái,  mà  dù  cho  gặp  phải  hoàn  cảnh  khó  khăn  buộc  họ  có  phải  bỏ  mình  đi 

nữa, họ cũng không thể quên được niệm Phật! 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 2 - Các Phương Pháp Trì Danh 

Niệm  Phật  hay  Trì Danh tức  là đọc sáu chữ "Nam  mô  A Di Đà  Phật"  hoặc 

chỉ đọc bốn chữ "A Di Đà Phật" cũng được. 

Sáu  chữ  nầy  từ  tiếng  Phạn  phiên  âm  ra.  Nếu  cắt  nghĩa  từng  chữ  một  theo 

Phạn  ngữ thì có  bốn chữ mà thôi.  Trước  hết, chữ  "Nam Mô" có sáu  nghĩa: 

kính  lễ,  quy  y,  phụng  thờ,  cứu  ngã,  độ  ngã,  quy  mạng.  Chữ  "A"  nghĩa  là 

không, là vô. Chữ "Di Đà" nghĩa là lượng. Chữ "Phật" nghĩa là giác giả. Hợp 

cả sáu chữ lại, có nghĩa là: quy y kính lễ đấng giác ngộ vô lượng. 

Đức Phật A Di Đà là Giáo Chủ thế giới Cực Lạc, Ngài đã từng phát nguyện 

rằng ai  niệm danh  hiệu Ngài,  lúc  lâm chung sẽ được Ngài tiếp dẫn sanh  về 

nước Cực Lạc (xem lại đại nguyện 18, 19 và 20). Vì thế, về sau căn cứ vào 

đó mà xưng danh hiệu Ngài. 

Lại  nữa,  trong  kinh  "Phật  Thuyết  A  Di  Đà",  dạy  rằng:  "Đức  Phật  kia  cùng 

nhân dân đều có thọ mạng vô lượng vô biên a tăng kỳ kiếp cho nên gọi là A 

Di  Đà".  “Thọ  mạng”  nghĩa  là  thân  mạng  sống  lâu;  “a  tăng  kỳ”  nghĩa  là  vô 

số,  không  thể  đếm  được.  Vì  thế,  có  chỗ  gọi  Ngài  là  Đức  Phật  Vô  Lượng 

Thọ.  Khi  xưng  niệm,  ta  có  thể  đọc:  "Nam  mô  Vô  Lượng  Thọ  Phật"  cũng 

được.  Nhưng  nói  “vô  lượng  thọ”  thì  hai  chữ “vô  lượng”  bị  hạn  cuộc  trong 

phạm vi hẹp hòi của sự thọ mạng mà thôi. Kỳ thật ra, A Di Đà còn bao hàm 

cả nghĩa vô lượng quang minh, vô lượng công đức v.v... bất cứ đức tánh nào 

của Ngài cũng vô lượng cả. Vì vậy cứ để nguyên âm mà xưng niệm, ý nghĩa 

mới rộng rãi, hợp lý, và bao quát được mọi khía cạnh khác như: tôn nghiêm 

vô lượng, từ bi vô lượng, thần thông vô lượng v.v... 

Vì muốn thích hợp với mọi hoàn cảnh, mọi tâm niệm, mọi căn cơ, nên cùng 

một  việc  Niệm  Phật  mà có  nhiều phương  pháp sai khác  nhau. Mỗi phương 

pháp  lại  có  nhiều  tác  dụng  đặc  biệt  riêng  của  nó.  Khi  niệm  Phật,  người  tu 

hành nên y theo các phương pháp nêu ra sau đây, chọn lấy phương pháp nào 

thích hợp nhất với căn cơ và hoàn cảnh của mình mà hành trì. Nếu tu niệm 

trong một thời gian mà thấy rằng phương pháp mà mình đã chọn lựa không 

trấn  tỉnh  được  tâm  vọng  động  thì  nên  bỏ  phương  pháp  đó,  chọn  lại  một 

phương  pháp  khác.  Lắm  lúc  phải  chọn  đi  chọn  lại  5,  7  lần  mới  tìm  ra  một 

phương pháp thật thích hợp. Phương pháp nào trấn định được tâm cảnh, tiêu 

trừ được vọng niệm thì đó là phương pháp hay nhất đối với mình. Cũng như 

đối với thầy thuốc, phương thang nào chữa đúng căn bệnh là phương thang 

hay. Đối với chúng sanh, vọng niệm là căn bệnh, thuốc là danh hiệu Phật, hễ 

phương pháp nào trị được căn bệnh vọng niệm, ấy là phương pháp thiện xảo 

nhất, đừng nên câu nệ. 

Sau đây, xin giải thích rõ từng phương pháp một để hành giả y theo mà hành 

trì  cho  phải  phép.  Lại  nên  nhớ  thêm  rằng  "trì  danh"  là  phương  pháp  tụng 

niệm của đường lối tu Tịnh Ðộ. Đó là một điểm trọng yếu. 

a) Niệm cao tiếng: Đem hết cả tinh lực toàn thân dồn vào một câu niệm Phật 

khác nào tiếng đại hồng chung, những tiếng sư tử rống, át cả trời đất vũ trụ. 

Theo phương pháp nầy thì hao hơi rát cổ nhiều, không thể trì niệm lâu được. 

Tuy  nhiên  nó  có  công  năng  đối  trị  được  bệnh  hôn  trầm,  giải  đãi,  trừ  khử 

được  tạp  niệm  lăng  nhăng.  Khi  niệm  Phật  thấy  mơ  màng  muốn  ngủ  gục, 

hoặc thấy tư tưởng bị chao động,  hành  giả nên  mạnh  mẽ đề khởi tinh thần, 

cất cao giọng  niệm to tiếng  làm  trí  não thức tỉnh, chánh  niệm khôi phục  và 

sẽ được linh hoạt như cũ. Niệm Phật cao tiếng có tác dụng rất lớn lao. Hơn 

nữa,  nó còn  làm cho  người  hai bên  nghe  rõ tiếng  niệm  và khiến  họ  lần  lần 

sanh khởi tâm niệm Phật. 

Ngày  xưa,  lúc Ngài Vĩnh Minh  Thọ  Thiền Sư  niệm  Phật tại chóp  núi Nam 

Bình,  tỉnh  Hàng  Châu,  những  người  qua  lại  dưới  chân  núi  nghe  tiếng  rang 

rảng như tiếng nhạc trời đánh giữa hư không, khiến cho ai nấy đều rất thâm 

cảm. Chính Ngài đã áp dụng phương pháp nầy vậy. 

b) Mặc  niệm:  Lúc  niệm,  môi  miệng  chỉ  hơi  mấp  máy  không  phát  ra  tiếng. 

Người  ngoài  nhìn  vào, không biết  là đương  niệm.  Tuy không  phát ra tiếng, 

nhưng sáu chữ "Nam mô A Di Đà Phật" đương sáng ngời và rang rảng trong 

tâm  thức  hành  giả,  vô  cùng  rõ ràng.  Nhờ  sự  sáng  ngời  và  rang  rảng  ấy  mà 

tâm thần định tỉnh, chánh niệm ngưng tụ thành một khối, khiến cho hiệu lực 

của nó không khác hiệu lực của niệm Phật có tiếng. 


Phương pháp niệm nầy có thể áp dụng trong khi nằm nghỉ, khi tắm rửa, lúc 

bệnh hoạn, lúc phóng uế, hoặc trong khi ở hội trường công cộng hay khi lữ 

thứ tha phương v.v... tóm lại là trong những trường hợp không tiện niệm ra 

tiếng. 

c) Niệm Kim Cang: Niệm thư thả, hòa hoãn tiếng không lớn quá, không nhỏ 

quá. Bất luận là niệm bốn chữ, hay sáu chữ, hành giả vừa niệm vừa lắng tai 

nghe  lại tiếng  niệm của  mình từng chữ một, thật rõ ràng. Cứ vừa  niệm  vừa 

nghe như thế, trí óc sẽ không bị xao lãng và tâm thần định được. 

Phương pháp nầy hiệu lực rất lớn lao, cho nên đem ví dụ với ngọc kim cang. 

Kim nghĩa là vàng, thí dụ cho sự cô động cẩn mật; cang nghĩa là cứng, thí dụ 

cho sự cứng rắn. Vừa cẩn mật vừa cứng rắn thì ngoại cảnh khó xâm nhập và 

tạp niệm dễ bị đánh tan. 

Trong  các  phương  pháp  Niệm  Phật,  phương  pháp  nầy  được  thường  dùng 

hơn  hết. Với phương pháp  nầy  lại có  tên  là “phản  văn  niệm  Phật”  nghĩa  là 

niệm chữ nào trở lại nghe chữ ấy, chữ ra từ miệng lại trở về tai. 

d) Niệm giác chiếu: Một mặt xưng danh hiệu Phật, một mặt quay tâm trí của 

mình trở lui soi xét tự tánh. Với phương pháp nầy, cảnh đối tượng trước mắt 

đều bị đẩy lùi hết, chỉ còn một cảm giác linh động trong tâm thôi. Ấy là cảm 

giác tâm ta tâm Phật, thân ta thân Phật, cả hai cùng ngưng tụ thành một khối 

sáng  chói  lọi,  tròn  vành  vạnh.  Ngoài  ra,  các  cảnh  giới  bao  la  trong  mười 

phương  như  sơn  hà,  đại  địa,  nhà  cửa,  khí  cụ,  nhất  nhất  thảy  đều  mất  tung 

tích  cho  đến  thân  tứ  đại  của  hành  giả  cũng  không  biết  lạc  mất  ở  chỗ  nào. 

Được  như  vậy  thì  báo  thân  chưa  xả  mà  cảnh  Tịch  Quang  đã  chứng.  Danh 

hiệu  Phật  vừa  tuyên  lên  là  đồng  thời  hành  giả  chứng  nhập  tam  muội,  đem 

thân phàm phu dự vào cảnh giới chư Phật. 

Thật không có phương pháp nào so bằng  phương pháp  nầy. Nhưng có điều 

đáng tiếc là, phi bậc thượng thượng trí, ít ai lãnh hội và thật hành nổi. Vì vậy 

mà sức cảm hóa của phương pháp nầy có hơi hẹp. 

đ)  Niệm  quán  tưởng:  Một  mặt  xưng  danh  hiệu  Phật,  mặt  khác  quán  tưởng 

thân Phật và Bồ Tát trang nghiêm đương lồ lộ đứng trước  mặt ta. Do tự kỷ 

ám  thị  tưởng  tượng  ra  các  cảnh  như  cảnh  Phật  đương  đưa  tay  thoa  đầu  ta 

hoặc  lấy áo phủ  lên  mình ta, hoặc như cảnh đức Quán  Âm  và đức  Thế Chí 

đương  đứng  hầu  hai  bên  đức  Phật,  còn  Thánh  chúng  thì  đương  đoanh  vây 

hai  bên  thân  ta.  Lại  có  thể  quán  tưởng  cảnh  đất  vàng,  hồ  báu  của  thế  giới 

Cực  Lạc  với  lâu  đài  tráng  lệ,  lưới  báu  bủa  giăng,  hoa  nở,chim  kêu  đương 

phát ra tiếng niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng v.v... 

Nếu quán tưởng nầy đã thành thục, thì tuy nhục thân đương ở cõi Sa-bà mà 

thức thần đã dạo chơi trên Cực Lạc. Hoặc nếu quán tưởng chưa chơn thuần 

thì  nó  vẫn  có  thể  làm  trợ  duyên  cho  sự  niệm  Phật  bằng  cách  giúp  cho  tịnh 

nghiệp dễ thành tựu. 

Phép  tu  quán  tưởng  nầy  lâu  ngày  càng  thuần  thục  càng  tạo  được  một  ấn 

tượng rõ ràng và sâu sắc trong tầm  mắt của hành giả. Một ngày kia khi báo 

thân suy tạ, trần duyên ở cõi đời nầy dù cám dỗ đến đâu, cũng khó lôi cuốn 

khiến phải liên lụy. Như vậy, thắng cảnh Cực Lạc nhất thời đã hiện ra trước 

mắt rồi. 

e)  Niệm  truy  đảnh:  Cũng  giống  như  phép  niệm  kim  cang  nói  đoạn  trước, 

nhưng giữa chữ trước và chữ sau, giữa câu trước và câu sau, đừng để xen hở. 

Chữ nọ bồi vào chữ kia, câu sau chồng lên câu trước, trung gian không cho 

dứt hở, nên gọi là truy đảnh . Truy nghĩa là đuổi theo, đảnh nghĩa là đầu. 

Nhơn vì nghĩa truy đảnh, câu câu truy đảnh một cách chặt chẽ, nên tạp niệm 

không  cách  gì  xen  vào  được.  Trong  lúc  niệm,  do  trong  lòng  tình  tự  khẩn 

trương, tâm và khẩu cùng xúc tiến một lần, phát sanh được chánh niệm. Uy 

lực của chánh niệm càng lớn càng lấn át tất cả, làm cho tâm tưởng vô minh 

tạm thời phải chìm lặng. 

Phương pháp niệm nầy có hiệu lực rất lớn, xưa nay thường được số đông các 

bậc tu tịnh nghiệp dùng đến. 

g) Niệm lễ bái: Đồng thời trong khi miệng niệm thì thân lạy, hoặc niệm xong 

một câu thì  lạy  một  lạy,  hoặc bất kể  miệng  niệm  nhiều  hay  ít,  hễ cứ  miệng 

niệm thì thân lạy, thân lạy thì miệng niệm. 

Có niệm có  lạy  liên tục  nên khiến cho thân khẩu  hợp  nhất; đồng  thời trong 

lúc  ấy,  ý  chỉ  nghĩ  đến  Phật  nên  cả  tam  nghiệp  thân,khẩu,ý  cùng  tập  trung, 

sáu căn và các giác quan đều quy về một mối, không còn có chỗ hở nào cho 

trần sự xen vào, cũng không có một niệm nào khác làm chao động tâm niệm 

tưởng Phật, nhớ Phật. 

Muốn  áp  dụng  phương  pháp  nầy,  phải  đặc  biệt  tinh  tấn.  Hiệu  lực  của  nó 

cũng  đặc  biệt  lớn  lao.  Duy  chỉ  có  một  điều  hại,  lễ  bái  quá  nhiều  sinh  nhọc 

sức, phí  hơi thở; người  yếu không  làm  nổi. Vậy chỉ  nên kiêm dụng  với các 

phương pháp khác, chứ không nên chuyên trì, sợ e mất sức, sanh bệnh. 

h) Niệm từng loạt 10 niệm (sổ thập): Khi niệm dùng chuỗi hạt để ghi số loạt, 

cứ  mỗi  loạt  mười  câu.  Sự  ghi  số  có  nhiều  cách:  hoặc  mỗi  lần  niệm  được 

mười câu thì lần một hạt; hoặc niệm ba câu một hơi, làm như vậy ba lần, đến 

câu tiếp thì lần  một hạt chấm câu; hoặc ba câu một hơi, rồi hai câu một hơi 

nữa,  như  vậy  hai  lần  rồi  lần  một  hạt.  Như  vậy  là  cứ  mỗi  khi  lần  một  hạt 

chuỗi tức là đã niệm xong mười niệm. 

Phương pháp nầy bắt buộc tâm hành giả vừa niệm Phật, lại phải vừa nhớ số 

câu niệm; cho nên dù tâm không chuyên, buộc cũng phải chuyên. Nhờ có sự 

cưỡng  bức  ấy  mà  đối  trị  được  các  tạp  niệm  lăng  xăng,  tâm  trở  nên  chuyên 

nhất.  Thật  là  một  phương  pháp  hay  và  rất  thích  nghi  với  những  kẻ  nào  mà 

tâm niệm quá chao động. 

i)  Niệm  đếm  theo  hơi  thở  (sổ  tức):  Niệm  như  phép  truy  đảnh  trước  kia, 

không  kể  số  danh  hiệu  Phật  niệm  được  nhiều  hay  ít,  chỉ  dùng  hơi  thở  làm 

chứng. Bắt đầu thở ra thì niệm cho đến khi hết hơi thở, nghỉ niệm mà hít hơi 

vào. Khi thở ra lại tiếp tục niệm như trước. Cứ mười lần như vậy, thì gọi là 

mười hơi niệm. 

Phương pháp nầy sở dĩ thiết lập ra đặc biệt dành riêng cho những người quá 

bận  rộn,  tiện  cho  sự  thực  hành  hằng  ngày.  Chẳng  hạn  như,  mỗi  ngày  sáng 

sớm ngủ dậy, sau khi rửa mặt súc miệng xong, day mặt về hướng Tây hoặc 

hướng  trước  Phật  đài,  bỏ  ra  năm  phút  là  niệm  xong  mười  hơi.  Công  việc 

không cố sức, như người tập thể thao làm những cử động hô hấp. Nếu ngày 

nào cũng chuyên cần như vậy, thì cũng nhất định được vãng sanh. 

Đây là căn cứ theo đại nguyện thứ 18 của đức Phật A Di Đà (xem trước) mà 

thiết lập phương nầy. Các vị cổ đức nghiên cứu và tu tập phương pháp thập 

niệm, chính là phương pháp niệm theo 10 hơi thở nầy. 

k) Niệm theo thời khóa nhất định. Điều tối kỵ nhất trong phép niệm Phật là 

lúc  bắt đầu  thì  hăng  hái  mà  về sau  lại  giải đãi.  Sở dĩ có sự thủy cần chung 

đãi như vậy là vì không có tâm hằng thường. Cho nên, để giữ cho được thủy 

chung  như  nhất,  ngay  từ  khi  sơ  phát  tâm  niệm  Phật,  hành  giả  cần  phải  tự 

vạch cho mình một thời khóa biểu nhất định. Một khi thời khóa biểu đã vạch 

sẵn rồi thì  ngày  ngày cứ  y theo đó  mà thật hành, tự  gây cho  mình một thói 

quen,  và có như thế  mới  giữ được đạo tâm bất thoái. Trong buổi đầu, niệm 

nhiều hay ít chưa phải là điều quan trọng vì nhiều hay ít còn tùy thuộc năng 

lực và hoàn cảnh riêng biệt từng cá nhân; quan trọng là tại chỗ thường thời 

thật hành, đều đều và chuyên nhất. 

Người xưa có vị mỗi ngày niệm đến 10 vạn hiệu. Vị nào ít lắm cũng 5 vạn. 

Công hạnh tu hành của họ thật là tinh tấn dõng mãnh! Ngày nay, hoàn cảnh 

thay đổi khác xưa rất xa mà lực lượng của tự thân ta cũng không bằng, vậy 

ta nên châm chước hoạch định một công khóa thật sát với hoàn cảnh và vừa 

sức của ta, để thực hành cho đúng mức. Sau khi đã hoạch định rồi thì dù gặp 

phải  công  việc  bận  rộn  đến  đâu,  cũng  phải  cố  gắng  hoàn  thành  công  khóa. 

Vạn  nhất,  vì  một  lẽ  nào  đó  không  hoàn  tất  được  ngày  ấy  thì  qua  hôm  sau 

phải  bổ  khuyết  kịp  thời,  chớ  nên  để  rày  lần  mai  lữa,  tạo  thành  cho  ta  một 

thói xấu rất có hại về sau. 

Trong khi  vạch  khóa trình,  nên tránh  hai cực đoan, cực đoan thứ nhất  là  vì 

sự  hăng  hái  trong  buổi  đầu,  tự  định  cho  mình  khóa  trình  quá  nhiều,  về  sau 

đuối sức theo không kịp, rồi vì vậy bỏ luôn; cực đoan thứ hai là vì sự e ngại 

về  sau  theo  không  kịp,  nên  dè  dặt  tự  định  cho  mình  một  khóa  trình  quá  ít, 

không thấm vào đâu, rồi cũng sinh ra giải đãi. Cả hai cực đoan đều đem đến 

kết quả  như nhau. Cho nên trong khi quyết định khóa trình, cần phải tế nhị 

châm chước dung hòa giữa hoàn cảnh và năng lực thế nào cho vừa phải mới 

được lâu dài và hữu hiệu. 

l) Niệm bất cứ lúc nào. Với những hành giả đã huân tập được tịnh chủng khá 

thành thục thì tự nhiên phát ra những tiếng niệm Phật bất cứ lúc nào, cơ hồ 

như có một sức lực dõng mãnh bên trong thúc đẩy, khiến cho hành giả hằng 

tiến không lùi. Vì vậy mà dù công khóa đã hoàn tất, các vị nầy vẫn chưa cho 

là  đủ,  nên  trừ  ngoài  giấc  ngủ,  bất  luận  ngày  đêm,  trong  bốn  uy  nghi  là  đi, 

đứng, nằm, ngồi, không lúc nào, không chốn nào, là không niệm Phật. Như 

vậy  câu  "Nam  mô  A  Di  Đà  Phật"  không  lúc  nào  rời  khỏi  miệng,  lâu  ngày 

thành tập quán. 

Truyện vãng sanh của người xưa còn ghi chép lại rất nhiều trường hợp vãng 

sanh do pháp môn niệm Phật nầy đem lại. Như có ông thợ rèn, tay đập búa 

miệng niệm Phật; bà làm nghề đậu hũ, tay xay đậu miệng niệm Phật; về sau, 

khi vừa dứt tiếng niệm Phật, cả hai đều được đức Phật phóng hào quang tiếp 

dẫn và đều được tọa hóa vãng sanh Cực Lạc. 

Chúng  ta  nên  lấy  đó  làm  gương.  Nếu  niệm  được  đến  trình  độ  ấy  thì  dù  có 

định khóa trình hay không định khóa trình, không còn là vấn đề nữa. 

m) Niệm hay không niệm vẫn là niệm. Phép niệm Phật nói ở đoạn trên là chỉ 

sự niệm thành tiếng, phát ra nơi cửa miệng, trong bốn uy nghi đi, đứng, nằm, 

ngồi.  Chữ  Niệm  trong  đoạn  nầy  chỉ  là  tâm  niệm  (tâm  niệm  nhớ  nghĩ  đến 

Phật). Nói "niệm hay không niệm vẫn là niệm", có nghĩa là bất kể miệng có 

niệm thành lời hay không, luôn luôn trong tâm vẫn tưởng nhớ đến Phật tức 

là vẫn có niệm Phật. 

Sở dĩ  miệng phải  niệm Phật là cốt  nhắc cho trong tâm tưởng  nhớ đến Phật. 

Giờ đây, dù cho khi  miệng  không  niệm  mà tâm  vẫn có tưởng  nhớ,  như thế 

cứu cánh của phép trì danh niệm Phật đã được rồi vậy. 

Nếu  hành  giả  thực  hiện  được  phép  "không  niệm  mà  niệm"  thì  bất  luận  thì 

gian nào, bất luận miệng có trì danh hay không trì danh, tâm lý lúc nào cũng 

để vào Phật. Như vậy, tịnh niệm đã kiên cường liên tục không hở, lòng như 

rào  sắt  vách  đồng,  gió  thổi  cũng  không  lọt,  ai  muốn  đập  phá  cũng  không 

xuể, quyết không còn một trần niệm ô nhiễm nào có thể đột nhập, khiến cho 

tâm chao động được. Lúc ấy phép niệm Phật tam muội, tự nhiên thành tựu, 

quả vãng sanh không cầu mà tự đến. 

Người xưa nói "niệm  mà không niệm, không niệm  mà niệm" tức là chỉ cho 

cảnh giới nầy vậy. Nếu không phải là người niệm Phật đã lâu năm, và do đó 

công  hạnh  đã  thuần  thục,  thì  quyết  không  thực  hành  được  pháp  môn  nầy. 

Hàng sơ cơ quả thật khó mà noi theo. 

---o0o--- 

Chương V - Phát Nguyện Vãng Sanh Cực Lạc 

 Tiết Thứ 1 - Tánh Cách Trọng Yếu của Sự Phát Nguyện 

Trong  một chương trước đã  nói sự quan  trọng của  lòng tin,  nay  xin  giải  rõ 

tính cách trọng yếu của sự phát nguyện. 

Ngài Ngẫu Ích Đại Sư nói: "Được vãng sanh hay không là do Tín Nguyện có 

hay không; còn phẩm vị vãng sanh cao hay thấp là tùy việc trì danh sâu hay 

cạn". 

Ở đây, chưa bàn đến phẩm  vị cao thấp sau khi  vãng sanh. Vấn đề cấp thiết 

cần  phải  giải  quyết  là  có  được  vãng  sanh  hay  không  đã.  Vì  vậy,  chưa  bàn 

đến  vấn  đề  hành  trì  sâu  hay  cạn,  mà  chỉ  nên  bàn  đến  tín,  nguyện  có  hay 

không thôi. 

Tín, Nguyện, Hạnh là ba tư lương sanh về Tịnh Ðộ. Nếu tư lương không đủ, 

quyết  không  được  vãng  sanh.  Vì  thế,  sự  phát  nguyện  chiếm  một  địa  vị  tối 

quan trọng trong pháp môn tu Tịnh Ðộ. 

Đức  Phật  A  Di  Đà  ngày  xưa  phát  48  lời  nguyện  làm  duyên  khởi  tạo  thành 

thế  giới Cực  Lạc. Từ đó về sau, chúng sanh trong  mười phương đều  lấy sự 

phát  nguyện  vãng  sanh  làm  căn  cứ  tu  hành  của  tông  Tịnh  Ðộ.  Một  đàng, 

Phật  nguyện  tiếp  dẫn,  một  đàng  chúng  sanh  nguyện  vãng  sanh,  hai  nguyện 

gặp nhau, hai lực lượng tự, tha, hỗ trợ nhau  mới đủ sức kết thành quả vãng 

sanh. Vì thế, người tu tịnh nghiệp quyết phải phát nguyện dõng mãnh. 

Trong  48  lời  đại  nguyện  của  đức  A  Di  Đà.  Lời  đại  nguyện  thứ 19  nói  một 

cách  rõ  ràng  rằng  nếu  có  người  chí  tâm  phát  nguyện  muốn  sanh  về  nước 

Ngài,  lúc  lâm  chung  nhất  định  Ngài  sẽ  đến  tiếp  dẫn.  Cho  nên,  hễ  có  phát 

nguyện là quyết định phải được vãng sanh. 

Lại  nữa trong kinh "Phật thuyết  A Di Đà" đức Phật Thích Ca bảo Ngài Xá 

Lợi  Phất  "Nếu  có  người  đã  phát  nguyện,  đương  phát  nguyện,  sắp  phát 

nguyện, nguyện sanh về thế giới đức Phật A Di Đà, các người ấy tất đã sanh, 

hoặc  đương  sanh  hoặc  sắp  sanh  tại  thế  giới  kia,  và,  hết  thảy  đều  được  quả 

bất  thoái  chuyển  vô  thượng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác".  Đoạn  trích  dẫn  đây 

cũng thuyết minh rằng hễ có phát nguyện tức có vãng sanh vậy. 

Lại nữa, trong kinh Hoa Nghiêm cũng từng dạy rằng: "Người ấy khi gần lâm 

chung, trong sát na tối hậu, tất cả các căn thảy đều bại hoại, tất cả thân thuộc 

đều xa rời, tất cả uy thế đều tan rã... chỉ còn nguyện vương là hằng cùng theo 

dõi, hướng dẫn trước  mắt; trong  một khoảnh khắc, liền được  vãng sanh thế 

giới  Cực  Lạc".  Căn  cứ  vào  các  kinh  văn  trích  dẫn  trên  đây,  ta  thấy  công 

dụng của phát nguyện là như thế nào rồi vậy. 

Bây giờ, trên thực tế, đây là câu chuyện mà thầy Bạch Sa ở Quy Nhơn đã kể 

cho tôi nghe:  

Bà  Thái  Xương,  vợ  một  Hoa  kiều  buôn  bán  ở  Quy  Nhơn,  là  một  đàn  việt 

chùa  Bạch  Sa  và  đã  giúp  thầy  ấy  kiến  tạo  ngôi  chùa  Bạch  Sa  hiện  nay.  Bà 

chuyên tu pháp môn Niệm Phật và chỉ phát nguyện khi thọ chung được gặp 

ngày vía đức A Di Đà (tức ngày 17 tháng 11 âm lịch) và được biết trước giờ 

thọ chung ấy. Năm bà mất, đã 80 tuổi mà vẫn khỏe mạnh. Đầu tháng 11 năm 

ấy, bà đến xin thầy Bạch Sa tụng cho một bộ kinh Thủy Sám và một bộ kinh 

Pháp  Hoa để kịp  đến  ngày 17 tháng ấy bà về chầu Phật. Thầy Bạch Sa  lấy 

làm kinh ngạc vô cùng, nhưng vì bà là bổn đạo thuần thành đã lâu năm nên 

thầy cũng phải chiều theo. Đến ngày 17, bà con và đạo hữu mà cái tin ấy đã 

làm cho họ kinh ngạc, tụ tập đến nhà bà rất đông để thỏa mãn tánh hiếu kỳ. 

Suốt  buổi  sáng  hôm  ấy,  bà  vẫn  khỏe  mạnh  và  bình  tĩnh  như  thường  ngày, 

khiến  thầy  Bạch  Sa  trong  thâm  tâm  rất  e  sợ,  không  khéo  phen  nầy  làm  trò 

cười cho thiên hạ. Bỗng đâu đến khoảng quá 10 giờ sáng, bà bảo người giúp 

việc  in  một  in  cơm  đem  lên  nhờ  thầy  cúng  Phật  rồi  đem  xuống  cho  bà,  bà 

chắn in cơm làm hai phần, tự mình ăn một nửa, còn một nửa bảo người giúp 

việc  ăn  mà  từ tạ  rằng:  "Gọi  là  đền  đáp  công  ơn  bà  giúp  đỡ  tôi  trong  mười 

mấy năm trường, nay đến ngày vĩnh biệt, xin biếu bà ăn nửa phần cơm nầy 

để sau nhờ Phật tiếp dẫn về  Tây phương". Nói xong, rửa mặt súc miệng và 

thay áo quần thì đúng 12 giờ trưa. Bà chào tất cả mọi người, ngồi xếp bằng, 

hai tay chắp trước ngực mà hóa  một cách vui vẻ trước sự kinh ngạc của tất 

cả mọi người trong nhà. Năm ấy ở Quy Nhơn, thiên hạ xôn xao bàn tán rất 

nhiều  về  cái  chết  của  bà  Thái  Xương,  tiếng  bà  thành  Phật  lan  ra  khắp  các 

tỉnh. 

Xem đó đủ biết sự phát nguyện vãng sanh Cực Lạc là một điều tối cần thiết 

cho  người  tu  theo  pháp  môn  Tịnh  Ðộ.  Phát  nguyện  là  một  nhu  kiện  không 

thể không có, ta không nên sơ suất để phải  mất công hiệu và lợi ích rất lớn 

về sau. 

Từ xưa nay, người tu theo pháp môn Tịnh Ðộ đã làm ra rất nhiều bài nguyện 

vãng  sanh  Cực  Lạc.  Mỗi  bài  đều  có  một  ý  nghĩa  hoặc  sâu  hoặc  cạn  nhưng 

mục đích chung vẫn là:  

"Nguyện  khi  thân  mạng  gần  chung,  biết  trước  giờ  chết  mà  thân  tâm  vẫn 

được an vui, được thấy Phật và Bồ Tát đến tiếp dẫn". 

Trong các bài phát nguyện, nổi tiếng nhất là bài "Khể Thủ Tây Phương" của 

Ngài Liên Trì Đại sư, bài "Nhất tâm quy mạng" của Ngài Từ Vân Sám chủ, 

bài  "Thập phương tam thế Phật" của Ngài  Đại Từ Bồ Tát. Bài  nào bài nấy, 

lời văn rất hay, ý nghĩa rất đầy đủ và hàm súc. Trong quốc văn ta thì có bài 

"Đệ tử chúng con từ vô thủy" và bài "Đệ tử kính lạy". Sau một thời kinh và 

trì  niệm danh  hiệu Phật, ta  nên  vận  hết thành tâm  đọc  một trong  những bài 

ấy, hoặc đọc tiếp hai ba lần cũng được. Đọc như thế tức là mượn lời văn để 

tự  mình  phát  lời  nguyện  vậy.  Lúc  lâm  chung,  nhất  định  sẽ  được  nhờ  Phật 

tiếp dẫn vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Nếu không muốn lắp theo khuôn có sẵn, ta có thể tự mình viết lấy bài phát 

nguyện  riêng  cho  thích  hợp  cũng  được.  Đại  cương  lời  phát  nguyện  không 

ngoài  việc cầu  vãng sanh, cầu Phật tiếp dẫn, cầu chứng quả, để  trở  lui tam 

giới cứu độ chúng sanh đồng sanh Lạc quốc. Còn nếu muốn thêm những chi 

tiết nào thâm thiết khác, ấy là tùy hoàn cảnh và sở nguyện riêng từng người. 

Trong  văn phát  nguyện bao  giờ cũng có câu cầu Phật  và chúng  Bồ  Tát đến 

tiếp dẫn là vì lẽ gì? Xin thưa:  

Người tu  Tịnh Ðộ  nếu công phu chưa được thuần thục, thường  hay bị  hãm 

vào  trong  những  trạng  thái  sau  đây,  nên  khi  lâm  chung  không  niệm  được, 

hoặc lắm khi cũng không kịp mời người khác hộ niệm giùm. Các trạng thái 

ấy  có  thể  là:  hoặc  vì  bệnh  khổ  bức  bách  nên  sinh  hôn  mê,  hoặc  bị  bà  con 

thương tiếc  khó bề  xả bỏ  nên sinh si  luyến,  hoặc  vì sự nghiệp của  tiền khó 

dứt lòng tham đắm nên sinh bi ai, hoặc vì thù hận đầy dẫy khó giải nỗi lòng 

nên sinh sân hận v.v... Đó là chưa kể các trường hợp hoạnh tử, miệng chưa 

kịp niệm đã vong. 

Nếu  lúc  gần  lâm  chung  mà  không  được  Phật  hiện  đến  tiếp  dẫn  thì  không 

những không được vãng sanh, lại còn vì các sự đau khổ tham sân luyến tiếc 

mà bị đọa lạc ba đường dữ nữa là khác. Vì các lý do ấy nên trong văn phát 

nguyện,  bao  giờ  cũng  cầu  Phật  đến  trước  để  tiếp  dẫn  mới  là  chu  toàn.  Sự 

phát  nguyện  hằng  ngày  có  thể  ở  tại  chùa  vào  bất  luận  giờ  nào  cũng  được, 

miễn  là  sau  khi  lễ  Phật  xong  thì  quỳ  ngay  trước  điện  Phật  mà  đọc  lời  phát 

nguyện. Nếu ở nhà có bàn thờ Phật thì hằng ngày nên đốt hương lạy Phật rồi 

phát nguyện. Hoặc giả nếu không tiện thờ Phật thì viết câu: "Nam mô Thập 

phương Tam thế Phật Bồ Tát" dán lên trên vách, hằng đêm trước khi đi ngủ, 

đối mặt vào vách mà đốt hương phát nguyện. Gặp khi đi đường, chưa kịp trở 

về thì nên xây mặt về hướng Tây chắp tay niệm năm, mười hiệu Phật rồi lâm 

râm  đọc  lời  phát  nguyện.  Ta  lại  có  thể  phát  nguyện  mỗi  khi  làm  được  một 

việc thiện nào, bất luận lớn nhỏ v.v... 

Trong  nghi  lễ phát  nguyện, đều tuyệt đối  cấm  hẳn  là không được đối  trước 

đền, tháp thờ thần thánh, ma quỷ mà phát nguyện. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 2 - Giới Thiệu Vài Bài Phát Nguyện Của Người Xưa 

 Và Nghi Thức Phát Nguyện  

a) Nội Dung Phát Nguyện  

Bài của Ngài Từ Vân Sám Chủ:  

Nguyên Văn:  

Nhất tâm quy mạng! 

Cực LạcThế giới  

A Di Đà Phật. 

Nguyện dĩ tịnh quang chiếu ngã  

Từ thệ nhiếp ngã  

Ngã kim chánh niệm  

Xưng Như Lai danh  

Vị Bồ đề đạo  

Cầu sanh Tịnh Ðộ  

Phật tích bổn thệ:  

"Nhược hữu chúng sanh, 

Dục sanh ngã quốc, 

Chí tâm tín nhạo, 

Nãi chí thập niệm, 

Nhược bất sanh giả, 

Bất thủ Chánh Giác". 

Dĩ thử niệm Phật nhân duyên  

Đắc Nhập Như Lai  

Đại thệ hải trung  

Thừa Phật từ lực  

Chúng tội tiêu diệt. 

Thiện căn tăng trưởng  

Nhược lâm dục mạng chung  

Dự tri thời chí  

Thân vô bệnh khổ  

Tâm bất tham luyến  

Ý bất điên đảo  

Như nhập Thiền Ðịnh  

Phật cập Thánh chúng  

Thủ chấp kim đài  

Lai nghinh tiếp ngã  

Ư nhất niệm khoảnh  

Sanh Cực Lạc quốc. 

Hoa khai kiến Phật  

Tức văn Phật thừa  

Đốn khai Phật huệ  

Quảng độ chúng sanh  

Mãn Bồ đề nguyện. 

Dịch:  

Một lòng quy kính  

Phật A Di Đà  

Thế giới Cực Lạc  

Nguyện lấy tịnh quang chiếu con  

Từ thệ nhiếp con  

Con nay chánh niệm  

Xưng hiệu Như Lai  

Vì đạo Bồ đề  

Cầu sanh Tịnh Ðộ. 

Phật xưa có thề:  

"Nếu có chúng sanh, 

Muốn sanh nước ta, 

Hết lòng tín niệm, 

Dù chỉ mười niệm, 

Mà chẳng đặng sanh, 

Thề chẳng làm Phật". 

Nhờ nhân duyên niệm Phật nầy  

Được vào trong biển đại thệ  

Của đức Như Lai  

Nhờ từ lực Phật  

Các tội tiêu diệt. 

Căn lành tăng trưởng  

Khi thân mạng gần chung  

Biết trước giờ chết  

Thân không bệnh khổ  

Tâm không tham luyến  

Ý không điên đảo  

Như vào thiền định  

Phật và Thánh chúng  

Tay nâng kim đài  

Đến nghinh đón con  

Trong khoảng một niệm  

Sanh về Cực Lạc. 

Sen nở thấy Phật  

Liền nghe Phật thừa  

Bừng tỏ Phật huệ  

Lui về độ sanh  

Tròn nguyện Bồ-đề. 

Bài của Ngài Đại Từ Bồ Tát:  

Nguyên văn:  

Thập phương Tam thế Phật  

A Di Đà đệ nhất  

Cửu phẩm độ chúng sanh  

Uy đức vô cùng cực. 

Ngã kim đại quy y  

Sám hối tam nghiệp tội. 

Phàm hữu chư phước thiện  

Chí tâm dụng hồi hướng  

Nguyện đồng niệm Phật nhơn  

Cảm ứng tùy thời hiện  

Lâm chung Tây phương cảnh  

Phân minh tại mục tiền  

Kiến văn giai tinh tấn  

Đồng sanh Cực Lạc quốc. 

Kiến Phật liễu sanh tử  

Như Phật độ nhất thế. 

Vô biên phiền não đoạn  

Vô lượng pháp môn tu  

Thệ nguyện độ chúng sanh  

Tổng nguyện thành Phật đạo. 

Hư không hữu tận  

Ngã nguyện vô cùng  

Tình dữ vô tình  

Đồng viên chủng trí. 

Dịch:  

Trong ba đời mười phương  

Phật A Di Đà thứ nhất  

Chín phẩm độ chúng sanh  

Uy đức cao tột bậc. 

Con nay nguyện quy y  

Sám hối tội ba nghiệp. 

Phàm làm được phước thiện  

Thảy nhất tâm hồi hướng  

Nguyện cùng người niệm Phật  

Tùy thời niệm cảm ứng  

Khi lâm chung thấy rõ  

Cảnh Tây phương trước mắt; 

Thấy nghe đều tinh tấn  

Đồng sanh về Cực Lạc. 

Thấy Phật đoạn sanh tử  

Như Phật độ hết thảy. 

Dứt vô biên phiền não  

Tu vô lượng pháp môn  

Độ hết thảy chúng sanh  

Đều trọn thành Phật đạo. 

Hư không có hạn  

Nguyện con không cùng  

Hữu tình vô tình  

Đều trọn trí giác. 

Một bài phát nguyện khác:  

Nguyên văn:  

Nguyện dĩ thử công đức  

Trang nghiêm ư Phật độ  

Thượng báo tứ trọng ân  

Hạ tế tam đồ khổ  

Nhược hữu kiến văn giả  

Giai phát Bồ đề tâm. 

Tận thử nhất báo thân  

Đồng sanh Cực Lạc quốc. 

Dịch:  

Nguyện đem công đức nầy  

Trang nghiêm nơi cõi Phật  

Trên đền bốn ơn sâu  

Dưới độ ba đường khổ. 

Nếu có kẻ thấy nghe  

Đều phát lòng Bồ đề. 

Khi báo thân nầy mãn  

Đồng sanh về Cực Lạc. 

b) Nghi Thức Phát Nguyện. 

Chuẩn bị: Rửa tay, súc miệng, y phục chỉnh tề. 

Hành lễ: Đến trước Phật đài đốt hương cúng dường Phật. 

Chấp tay trước ngực đọc:  

Đại từ, đại bi thương chúng sanh  

Đại hỷ, đại xả cứu muôn loài  

Tướng tốt rực rỡ tự trang nghiêm  

Đệ tử lòng thành xin đảnh lễ. 

Nam mô Thập phương thường trú Tam Bảo (lạy 1 lạy)  

Đệ tử, pháp danh... nguyện quy y Phật, là Đấng Phước Huệ vô biên. Thề đời 

đời kiếp kiếp không quy y thiên thần, quỷ vật. (1 lạy)  

Đệ tử, pháp  danh... nguyện quy  y Pháp,  là nền Giáo  lý  vô  thượng.  Thề đời 

đời kiếp kiếp không quy y ngoại đạo, tà giáo. (1 lạy)  

Đệ tử, pháp danh... nguyện quy y Tăng, là những bậc Thánh hiền thanh tịnh. 

Thề đời đời kiếp kiếp không quy y tổn hữu, ác đảng. (1 lạy)  

Nam mô Sa Bà giáo chủ Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. (1 lạy)  

Nam mô Tây phương Cực LạcThế giới Đại từ Đại bi A Di Đà Phật (1 lạy)  

Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát (1 lạy)  

Nam Mô Đại Thế Chí Bồ Tát (1 lạy)  

Nam mô Thanh Tịnh Ðại Hải Chúng Bồ Tát (1 lạy)  

Nam  mô  Thập  Phương  Tam  Thế  Nhất  Thiết  chư  Phật,  vô  lượng  Bồ  Tát  (1 

lạy)  

Xong quỳ niệm danh hiệu Phật (càng nhiều càng tốt). 

Tiếp theo, đọc lời phát nguyện (một trong các bài trên). 

Đọc xong lời phát nguyện, đứng dậy, đọc Tam Tự Quy Y và Hồi Hướng:  

Tam Tự Quy Y:  

Tự quy y Phật, xin nguyện chúng sanh thể nhập đạo cả, phát lòng vô thượng. 

(1 lạy)  

Tự  quy  y  Pháp,  xin  nguyện  chúng  sanh,  thấm  nhuần  giáo  lý  (hay  thấu  rõ 

kinh tạng ) , trí huệ như biển. (1 lạy)  

Tự quy y Tăng, xin nguyện chúng sanh, thống lý đại chúng, hết thảy không 

ngại. (1 lạy)  

Hồi Hướng:  

Nguyện đem công đức nầy  

Chung cùng khắp tất cả  

Đệ tử và chúng sanh  

Đều trọn thành Phật đạo  

( vái 3 vái, lui ra)  

Có thể áp dụng nghi thức nầy hằng ngày, hoặc một thời, hoặc hai thời, trước 

khi đi ngủ và sau khi thức dậy. 

Nếu nhà không thiết được bàn Phật thì ngồi ngay ngắn trên giường hay trước 

bàn viết, bàn ăn, chắp tay ngang ngực, quán tưởng như có tượng Phật trước 

mặt, rồi đọc trọn cả  nghi  thức  như trên. (Chỗ  nào  trong  nghi thức có  ghi  1 

lạy thì thay vào 1 vái). Điều cốt yếu là phải thật hành đều đều và nhất thiết 

tránh  cho  được  cái  thông  bệnh  là  "thủy  cần  chung  đãi"  (trước  siêng  sau 

nhác). 

---o0o--- 

Chương VI - Pháp Quán Tưởng 

 Tiết thứ I - Trì Danh Và Quán Tưởng 

Trong pháp môn Tịnh Ðộ, quán tưởng cũng là một pháp trọng yếu như pháp 

trì  danh.  Những  ai  vì  ngắn  hơi,  không  theo  được  pháp  trì  danh  mà  chỉ 

chuyên tu pháp quán tưởng, kết quả vãng sanh hai đàng vẫn như nhau. 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ dạy có 16 pháp quán, trình bày rất chí lý rõ ràng. 

Luận  Vãng  Sanh  của  Ngài  Vô  Trước  lại  chia  thành  29  phép  quán.  Công 

năng tán trợ vãng sanh của các pháp quán, như trên đã nói, không khác công 

năng của pháp trì danh. Có khác chăng  là  một đàng  dễ theo,  một đàng khó 

theo, như sẽ nói rõ sau đây:  

Với pháp quán tưởng, cảnh quán thường rất rộng rãi và tế nhị nên khó hành 

trì.  Hơn  nữa,  vì  chưa  từng  trải  qua  cảnh  đó  nên  ấn  tượng  dễ  trở  nên  mông 

lung. Cảnh chỉ hoàn toàn căn cứ vào ức tưởng nên khó tránh khỏi sai sự thật. 

Những  sự  khó  khăn  trên  lại  càng  tăng  thêm  lên  nữa,  đối  với  chúng  sanh 

trong thời  mạt pháp  nầy. Quả  vậy,  nghiệp  chướng  nặng  nề, trí  huệ cạn cợt, 

tâm tư tạp loạn, hoàn cảnh nhiễu nhương; với những điều kiện như thế, tư lự 

thật khó tập trung vào  một cảnh chuyên nhất trong quán pháp. Vì các lý do 

như  trên,  nên  pháp  quán  tưởng  khó  áp  dụng  hơn  pháp  trì  danh.  Nếu  chỉ 

chuyên tu quán tưởng mà không tu các pháp khác, sợ ít hy vọng thành công, 

vì vậy mà người tu Tịnh Ðộ hiện thời ít kẻ thực hành quán tưởng; phần đông 

chuyên theo pháp trì danh mà thôi. 

Tuy  nhiên,  nếu  gác  ngoài  sự  thực  hành  khó  khăn,  pháp  quán  tưởng  còn  có 

một tác dụng rất lớn lao ở trong pháp môn Tịnh Ðộ. Nó có hiệu lực phát huy 

công năng phục diệt chủng tử ô nhiễm và đồng thời đề khởi chủng tử thanh 

tịnh ở trong tâm thức chúng ta, khiến cho các chủng tử ấy mau thành thục để 

hiện hành mạnh mẽ. Khi hiện hành mạnh mẽ tức là kiến tánh thành Phật vậy. 

Nếu lập chí vững bền, quán tâm mạnh mẽ tinh tấn, thì lại có thể chuyển biến 

thế giới Sa-bà thành thế giới Cực Lạc được. Pháp quán tưởng có công năng 

lớn lao như vậy, thế mà chỉ có một số ít người thực hành được, quả thật đáng 

tiếc! 

Nay  xin  đề  nghị  một  biện  pháp  để  dễ  thích  nghi  với  mọi  hoàn  cảnh,  mọi 

năng lực là lấy pháp trì danh làm nòng cốt tu hành, đồng thời lấy pháp quán 

tưởng  làm trợ duyên  giúp thêm sức. Đã có trì danh  làm căn  bản thì cho dù 

quán tưởng có thành công hay không, công phu tu tập cũng không vì thế mà 

mất. Trái lại, nếu bên quán tưởng cũng đồng thời thành công thì kết quả hai 

bên  hợp  lại  thật  là  vô  cùng  rực  rỡ.  Trong  trường  hợp  không  thành  công,  ít 

nhất nó cũng đóng được vai trò tăng thượng duyên cho pháp trì danh. Do đó, 

ta có thể kết luận một cách quả quyết và minh bạch rằng:  

a. Nếu chỉ chuyên tu quán tưởng mà không kiêm tu các pháp khác, rủi không 

thành công thì thật là tổn phí thì giờ. 

b. Nếu dùng pháp quán tưởng phụ giúp cho pháp trì danh thì nó có thể làm 

tăng thượng duyên cho tịnh nghiệp, bồi thêm hiệu quả cho pháp trì danh mà 

không mảy may lưu tệ. 

Tóm lại, dùng phương pháp quán tưởng giúp cho phương pháp niệm Phật thì 

thật  là  nhiệm  mầu  vậy.  Chúng  ta  cần  phải  biết  châm  chế  mà  thật  hành  cho 

chóng có kết quả. 

Sau  đây  xin  cung  lục  16  pháp  quán  trong  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  và  29 

pháp  quán  trong  Luận  Vãng  Sanh.  Mong  rằng  các  bậc  hành  giả  tinh  tấn  y 

theo, công đức sẽ vô lượng. 

Đối với 16 pháp quán trong kinh Quán Vô Lượng Thọ hay đối với 29 pháp 

quán trong luận Vãng Sanh , nếu hành giả, trong khi tu, cảm thấy cảnh giới 

quá  rộng  rãi  phiền  phức  hoặc  giả  cảnh  quán  hiện  ra  quá  mơ  màng,  mông 

lung, không thể quán tưởng hết cùng một lượt, thì bắt đầu chỉ nên quán một 

pháp hoặc hai pháp mà thôi. Hoặc cũng có thể chỉ quán tưởng  một bộ phận 

nhỏ trong một pháp, hay thay đổi, hôm nay quán bộ phận nầy, hôm sau quán 

bộ phận khác. 

Trong khi tu quán đừng nên bắt đầu "quán Không" và đừng sợ bị pháp chấp. 

Đặc  sắc  của  pháp  môn  tu  Tịnh  Ðộ  là  không  cấm  kỵ  sự  muốn  thấy  Phật, 

muốn  thấy  cảnh  giới  Phật,  tức  là  "quán  hữu".  Đã  có  phương  pháp  trì  danh 

làm căn bản (dù chỉ trì 10 danh hiệu một ngày) pháp quán kiêm thêm là cốt 

để  giúp  cho  tịnh  nghiệp  mà  thôi.  Vì  ở  địa  vị  phụ  nên  quán  tưởng  có  thành 

công  hay không cũng không  hại. Ví  như trong công  việc thành tựu  một cái 

bàn, công thợ và cây ván có thể ví với phương pháp trì danh, dầu, vẹc-ni và 

sự  đánh  bóng  có  thể  ví  với  phương  pháp  quán  tưởng.  Lại  như  trong  công 

việc dệt sa lụa, trì danh như canh chỉ, quán tưởng như bông hoa. Miễn rằng 

đâu  được  cái  bàn  chắc  chắn  hay  dệt  xong  cây  lụa  tốt  bền  thì  gọi  là  hoàn 

thành, có đánh  bóng  hay không, có bông  hoa  hay không, chưa  phải  là điều 

quan trọng. Nếu hiểu được lẽ đó, ta nên khéo léo vận dụng thế nào cho phần 

chính  được  đặc  biệt  chú  trọng  hơn  phần  phụ,  nếu  có  thêm  phần  phụ  là  chỉ 

tăng vẻ mỹ miều cho phần chính được chừng nào hay chừng đó mà thôi vậy. 

Nghe  nói  như trên, không khỏi có  người sẽ phản đối  lại  mà đàn hạch  rằng: 

"Sở  dĩ  thấy  chúng  sanh  bị  giặc  phiền  não  làm  hại,  nên  đức  Thích  Tôn  đặc 

biệt  khai  ra  pháp  quán  tưởng  nầy  trong  Quán  Vô  Lượng  Thọ,  nay  vì  sao  ở 

đây  có  chủ  trương  hạ  thấp  giá  trị  nó  xuống  và  gán  cho  nó  một  vai  trò phụ 

phương pháp trì danh?". 

Nếu có sự khiển trách ấy, tôi xin nhận lỗi ngay, nhưng cũng xin bình tĩnh xét 

kết quả hai bên thì sẽ rõ. Từ khi đức Phật khai ra pháp môn Tịnh Ðộ, chúng 

sanh  y  theo  phương  pháp  trì  danh  mà  tu  hành,  thử  tính  xem  kết  quả  được 

vãng sanh là bao nhiêu! Lại cũng thử tính xem số chúng sanh y theo phương 

pháp  quán  tưởng  mà  tu  hành,  kết  quả  vãng  sanh  là  bao  nhiêu!  Kết  quả  hai 

bên so nhau thật quá huyền thù. Sự kiện nầy chính đức Phật cũng đã nêu rõ. 

Hơn nữa trong đời mạt pháp nầy vì nhơn tâm dễ tán loạn, vì hoàn cảnh quá 

nhiễu nhương nên ở đây mới dám tùy cơ duyên khuyên hành giả lấy phương 

pháp  trì  danh  làm  chủ  và  lấy  phương  pháp  quán  tưởng  làm  phụ.  Nếu  hành 

giả thành công được cả hai, kết quả sẽ vô cùng tốt đẹp. Nếu chỉ riêng thành 

tựu  được  phương  pháp  trì  danh,  cũng  quyết  định  được  vãng  sanh,  vì  với 

phương pháp trì danh, mười người tu là mười người đạt kết quả, chứ không 

khó  như  phương  pháp  quán  tưởng.  Vì  các  lẽ  ấy,  ở  đây  quyền  biến  chủ 

trương bên chính bên phụ, tưởng cũng không trái với ý kinh. 

Ngày xưa, khi Ngài Thiện Đạo trước tác quyển "Pháp Môn Quán Niệm A Di 

Đà Phật Tướng Hảo Công Ðức" để giải rõ phương pháp tu hành quán tưởng 

Niệm  Phật,  nhưng  cũng  không  quên  khuyên  hành  giả  chuyên  trì  danh  hiệu 

Phật. Lý do Ngài đưa ra là: "Vì chúng sanh, nghiệp chướng nặng, cảnh quán 

vi  tế  mà  tâm  thô  tháo,  thức  bay  nhảy,  thần  tản  mác,  nên  quán  tưởng  khó 

thành tựu". Mặc dù vậy, Ngài vẫn nói pháp quán tưởng, mục đích chính cốt 

để  giáo  hóa  hàng  lợi  căn  thượng  trí  mà  thôi,  chứ  đối  với  quần  chúng  phổ 

thông thì Ngài khuyên nên trì danh hiệu Phật là hơn cả, đó chính là phương 

tiện thiện xảo của các bậc cổ đức sáng chế ra để dắt dẫn kẻ hậu tấn vậy. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 2 - 16 Pháp Quán Theo Kinh Quán Vô Lượng Thọ 

a) Quán tưởng mặt trời. 

Ngồi xây mặt về hướng Tây. Quán tưởng mặt trời như cái trống treo lơ lửng 

giữa hư không, tròn chói lọi; về hướng mặt trời sắp lặn, ánh sáng rực rỡ, bất 

cứ nhắm mắt hay mở mắt đều trông thấy rõ ràng. 

b) Quán tưởng nước. 

Thứ  lại,  quán  tưởng  nuớc.  Tập  trung  tâm  ý  nhìn  vào  nước  trong  lặng.  Khi 

nhắm mắt cũng vẫn thấy được nước thì quán tưởng nước ấy kết thành băng. 

Đã thấy được băng  rồi thì quán tưởng băng ấy thành  lưu  ly. Tiếp theo đem 

lưu ly ấy biến thành đất của thế giới Cực Lạctrong suốt sáng ngời; dưới đất 

lưu  ly  ấy  có  một  đế  vàng  thất  bảo  chống  đỡ;  đế  có  tám  góc  tám  cạnh,  mỗi 

góc cạnh  đều do trăm  ngàn châu  báu tạo thành,  mỗi  một châu báu chiếu  ra 

trăm ngàn hào quang, mỗi hào quang loé ra 84 ngàn sắc, chiếu lên đất lưu ly, 

lung linh như muôn ngàn mặt trời, không thể nhìn xiết. 

Lại quán trên đất lưu ly ấy có vô số dây chằng, toàn bằng vàng ròng, xen lộn 

chằng  chịt  có  bảy  báu  làm  giới  hạn  và  phân  khoản  rõ  ràng;  trong  mỗi  thứ 

báu có 500 sắc hào quang tuôn ra, rực rỡ như hoa, lung linh như trăng sao, 

treo lồng lộng giữa hư không, kết thành đài quang minh gồm có muôn ngàn 

lầu gác do trăm thứ báu hợp thành; xung quanh đài có trăm ngàn tràng hoa 

và  vô  lượng  nhạc  khí  bằng  châu  báu,  lại  có  tám  thứ  gió  mát  từ  trong  ánh 

sáng phe phẩy thổi ra nhẹ rung các nhạc khí, khiến trổi lên những khúc nhạc 

vô thường, khổ, không, vô ngã, một cách hòa nhã và tự nhiên. 

c) Quán tưởng đất. 

Khi  phép  quán  tưởng  nước  đã  thành  tựu,  nghĩa  là  khi  đã  thấy  rõ  được  các 

cảnh như trên, bất cứ mở mắt hay nhắm mắt, lúc nào các cảnh ấy cũng hiện 

ra,  ngoại  trừ  lúc  ăn,  như  vậy  là  đã  thấy  sơ  qua  đất  nước  Cực  Lạc  rồi.  Nếu 

được  tam  muội  rõ  ràng  phân  minh,  không  thể  nghĩ  nghị  hết  được.  Một  khi 

quán  tưởng  đất  thành  tựu  rồi,  thì  lúc  bỏ  thân  nầy,  tức  liền  vãng  sanh  Tịnh 

Ðộ. 

d) Quán tưởng cây. 

Quán  tưởng  7  lớp  hàng  cây,  mỗi  cây  cao  8  ngàn  do  tuần,  hoa  lá  toàn  bằng 

thất  bảo,  sum  sê,  im  mát.  Trong  mỗi  hoa  lá  tỏa  ra  nhiều  sắc  khác  nhau,  lại 

trong mỗi sắc ánh ra hào quang riêng như sắc lưu ly ánh ra hào quang vàng, 

sắc pha lê ánh ra hào quang hồng, sắc mã não ánh ra hào quang xa cừ, sắc xa 

cừ ánh ra  hào quang  lục  v.v... Các loại châu báu  như  lưu  ly,  pha  lê,  xa cừ, 

trân châu, san hô, hổ phách đều dùng để trang sức cho cây. 

Trên mỗi hàng cây đều có lưới che bằng ngọc báu. Trên mỗi cây lại có một 

lớp lưới, trong lưới có năm trăm ức diệu hoa cung điện giống như cung trời 

Phạm Vương; trong cung điện có chư thiên đồng tử nhởn  nhơ qua  lại. Mỗi 

đồng tử đeo một vòng chuỗi anh lạc gồm 500 hột ngọc ma ni kết thành. Ánh 

sáng của ngọc ma ni tỏa chiếu hằng trăm  do tuần, lóng lánh như trăm ngàn 

mặt trời mặt trăng, đẹp đẽ tuyệt vời không thể tả xiết. 

Các cây báu ấy hàng hàng đối nhau, lá lá chen nhau; giữa các kẽ lá lại nhô 

lên nhiều cụm hoa đẹp, trổ ra vô số trái thất bảo. Chóp cây tỏa thành một tàn 

lá rộng, che phủ 25 do tuần. Tàng  lá có  ngàn sắc, trên  mỗi  lá có hàng trăm 

đường  chỉ  quay  tròn  như  vòng  lửa  xoay,  óng  ánh  sắc  vàng  ròng,  chói  sáng 

rực rỡ. Những vòng quang minh lớn hóa thành vô lượng tràng phan bảo cái; 

hiện  ra  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  và  hết  thảy  các  Phật  sự  trong  mười 

phương cõi Phật. 

Thấy được cây rồi, sẽ theo thứ lớp mà quán tưởng nhánh, cành, lá hoa, mỗi 

mỗi riêng biệt cho thật phân minh. 

đ) Quán tưởng nước công đức. 

Thứ lại, quán tưởng 8 hồ nước của thế giới Cực Lạc. Các hồ ấy đều do thất 

bảo tạo thành; thất bảo nầy là những thứ báu mát mẻ, nhu nhuyến do như ý 

bảo châu phát sanh. Mỗi hồ phân ra 14 chi lưu, bờ bằng vàng ròng, đáy bằng 

tạp sắc kim cang lót thế cát. Trong hồ có vô số hoa sen thất bảo. Mỗi hoa sen 

tròn trặn 12 do tuần. Trong hoa tuôn ra một thứ như ngọc ma ni, theo cây lên 

xuống;  nước  chảy  phát  ra  những  âm  thanh  nhiệm  mầu  dạy  các  đạo  lý  vô 

thường, khổ, không, vô ngã và các phép ba la mật. Cũng trong những thanh 

âm ấy, thỉnh thoảng lại vang lên những lời tán thán tướng hảo của chư Phật. 

Đồng  thời,  từ  những  viên  ngọc  như  ý  châu,  những  hào  quang  sắc  vàng  lại 

được phóng ra một cách vô cùng nhiệm mầu. Trong hào quang, bay ra từng 

đàn chim lộng lẫy  muôn  màu  muôn vẻ, cùng nhau hát những tiếng hòa nhã 

tán thán sự niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 

e) Tổng quán tưởng. 

Tổng quán tưởng tức là quán tưởng toàn thể quốc độ Cực Lạc. Quốc độ chia 

thành nhiều khu vực với ranh giới phân minh. Trong mỗi khu vực có 500 ức 

lâu các với vô số chư thiên hòa tấu ca nhạc bằng những nhạc khí treo lơ lửng 

giữa hư không như những tràng phan bảo cái. Các nhạc khí ấy tự nhiên phát 

ra những âm thanh luôn luôn nói pháp niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 

Một khi đã thấy được đất báu, cây báu, hồ báu cùng tổng tướng của thế giới 

Cực  Lạc  rồi,  pháp  quán  tưởng  như  vậy  là  đã  thành  tựu.  Ai  thành  tựu  được 

các phép  quán tưởng  trên, tức trừ được các ác nghiệp  rất  nặng  từ  vô  lượng 

kiếp; về sau, khi lâm chung nhất định sẽ được vãng sanh. 

f) Quán tưởng tòa sen. 

Sau khi  việc quán tưởng đất  đã thành tựu, tiếp  là  quán tưởng  hoa sen. Nên 

bắt đầu quán tưởng từng bộ phận, từ cánh hoa cho đến đài hoa. 

Cành sen làm bằng trăm thứ báu, màu sắc rực rỡ. Trên  mỗi cành có 84.000 

đường  gân chạy dọc,  mỗi đường  gân tỏa ra 84.000 hào quang  lộng  lẫy  như 

những bức  vẽ  tuyệt  trần. Mỗi  hoa sen có  84.000 cánh  và  hoa  nào  nhỏ  nhất 

cũng rộng đến 250 do tuần. Trên mỗi cánh hoa lại có nạm trăm ức ngọc ma 

ni dùng làm trang sức. Mỗi viên ngọc ma ni phóng ra ngàn hào quang giống 

như hình bảo cái che khắp mặt đất. 

Đài hoa làm bằng thứ ngọc Thích-ca-tỳ-lăng-già, và lại trang sức thêm bằng 

8  vạn  thứ  ngọc  kim  cang,  chân  thúc  ca,  ngọc  phạm  ma  ni,  ngọc  diệu  chơn 

châu v.v... 

Nếu  muốn  niệm  đức  Phật  A  Di  Đà,  trước  hết  phải  quán  tưởng  đài  sen  ấy. 

Lúc quán tưởng, không nên để tạp tưởng xen vào. Phải quán tưởng từng bộ 

phận cho phân minh như nhìn mặt trong gương. 

Quán tưởng nầy mà thành tựu thì liền diệt trừ được 5 vạn ức kiếp sanh tử tội 

chướng và quyết định sẽ được vãng sanh Cực Lạc. 

g) Quán tưởng hình tượng. 

Khi đã thấy đài sen rồi, tiếp theo là quán tưởng thân tướng của đức Phật ngồi 

trên đài sen ấy. Quán cho đến khi nào nhắm mắt mở mắt đều thấy một ngôi 

tượng Phật, thân sắc vàng  ròng  ngồi  trên  đài  hoa kia thì tâm  nhãn đều khai 

thông, khiến thấy được thế giới Cực Lạc với đất báu, ao báu, cây báu cùng là 

tràng phan bảo cái giăng bủa đầy trời, lưới ngọc che khắp hư không. Tất cả 

cảnh ấy hiện ra trước mặt như khi ta xem một trái cây nằm giữa lòng bàn tay 

vậy. 

Lại quán tưởng thêm  hai đài sen khác ở  hai bên  tả  hữu  Phật.  Bên tả  là đức 

Quán Âm, bên hữu là đức Thế Chí. Khi quán tưởng hai tượng nầy đã thành 

tựu thì liền thấy từ tượng Phật và Bồ Tát đều phóng ra hào quang sắc vàng, 

chiếu  khắp  hàng  cây  báu.  Ở  dưới  mỗi  gốc  cây  báu  đều  hiện  ra  ba  đài  sen; 

trên  các  đài  sen  đều  có  Phật  và  Bồ  Tát  ngồi,  từ  gốc  cây  nầy  qua  gốc  cây 

khác, trùng trùng điệp điệp, cùng khắp cả nước. 

Quán  tưởng  ấy  thành,  hành  giả  sẽ  nghe  các  giòng  nước,  các  luồng  hào 

quang,  các  hàng  cây  báu,  cho  đến  chim  phù,  chim  nhạn  v.v...  đều  nói  lên 

pháp  mầu, bất cứ nhập định  hay  xuất  định, vẫn thường  nghe  văng  vẳng  lời 

thuyết pháp bên tai. 

Những điều mà hành giả nghe trong lúc nhập định nếu khi xuất định mà còn 

nhớ lại và thấy hoàn toàn xứng hợp so với kinh giáo tức là hành giả đã thấy 

sơ qua cảnh giới Cực Lạc rồi vậy. Còn nếu những điều kia so với kinh giáo 

thấy không xứng hợp, tức là cảnh vọng tưởng. 

Quán  tưởng  được  như trên  thì  sẽ  trừ  diệt  được  tội  nặng  trong  vô  lượng  ức 

kiếp sanh tử và hiện thân chứng được Niệm Phật Tam Muội. 

h) Quán tưởng toàn thể sắc thân Phật. 

Tiếp theo là quán tưởng thân tướng quang minh của đức Phật Vô Lượng Thọ 

(tức  đức  Phật  A  Di  Đà).  Thân  Phật  sắc  vàng,  cao  sáu  mươi  ức  hằng  sa  do 

tuần. Bạch hào ở giữa hai chân  mày uyển chuyển xoay về bên hữu, vòi vọi 

như  năm  chóp  núi  Tu  Di.  Mắt  Phật  trong  xanh,  mênh  mông  như  nước  bốn 

bể.  Các  lỗ  chân  lông  trong  mình  Ngài  phóng  ra  hào  quang  lớn  như  núi  Tu 

Di, trong mỗi vòng hào quang hiện ra trăm ức đại thiên thế giới và trăm ức 

na do tha hằng sa Hóa Phật, mỗi vị Hóa Phật lại có vô số Hóa Bồ Tát làm thị 

giả. 

Đức  Phật  Vô  Lượng  Thọ  có  84.000  tướng,  trong  mỗi  tướng  84.000  quang 

minh,  và  mỗi  một  quang  minh  chiếu  khắp  chúng  sanh  đương  niệm  Phật 

trong mười phương thế giới, để tiếp dẫn không sót một chúng sanh nào. Các 

tướng  tốt  của  Phật,  hào  quang  của  Phật  và  các  hoá  thân  của  Phật  nhiều 

không  thể  kể  xiết.  Trong  khi  quán  tưởng,  chỉ  cần  nên  tưởng  nhớ  các  cảnh 

giới nói trên thì trong tâm và ngoài mắt cũng đều thấy cả. 

Thấy  được  như  thế  tức  là  đã  thấy  được  tất  cả  các  đức  Phật  trong  mười 

phương.  Vì  thấy  được  các  đức  Phật  trong  mười  phương  nên  gọi  là  Niệm 

Phật  Tam  Muội.  Phép  quán  tưởng  nầy  gọi  là  quán  tưởng  toàn  thể  sắc  thân 

Phật. Đã quán tưởng được thân Phật nên cũng thấy được tâm Phật. Tâm Phật 

tức là lòng Đại Từ, Đại Bi, lấy Vô Duyên Từ 1 độ tất cả chúng sanh. 

Nếu quán tưởng được như thế thì liền sau khi bỏ thân nầy sẽ được vãng sanh 

trước mặt các đức Phật và chứng ngay quả vô sanh nhẫn. Vì lý do ấy nên kẻ 

trí giả nên đem lòng chơn chánh quán tưởng đức Phật Vô Lượng Thọ. 

Muốn  quán  tưởng  đức  Phật  Vô  Lượng  Thọ  cho  có  hiệu  quả,  nên  tuần  tự 

quán tưởng từng tướng tốt một. Giả sử, trước tiên chỉ nên quán tưởng bạch 

hào  giữa  đôi  chân  mày.  Nhưng  khi  đã  thấy  rõ  tướng  bạch  hào  nầy  rồi,  thì 

84.000 tướng khác tự nhiên hiển hiện. 

i) Quán tưởng toàn thể sắc thân đức Bồ Tát Quán Thế Âm. 

Thân tướng đức Bồ Tát Quán Âm cao 80 ức na do tha do tuần, sắc vàng tía. 

Trên đảnh có  nhục kế, cổ có hào quang tròn. Trong  hào  quang có 500  Hóa 

Phật, mỗi Hóa Phật có 500 Hóa Bồ Tát và vô số vô lượng chư thiên làm thị 

giả.  Toàn  thân  Ngài  đều  phóng  hào  quang,  trong  hào  quang  ấy  đều  hiện  ra 

hết  thảy  sắc  tướng  của  5  đạo  chúng  sanh.  Đầu  Ngài  đội  mũ  làm  bằng  thứ 

ngọc báu  Tỳ-lăng-già  ma-ni, trong  mũ có  một  vị  Hóa  Phật đứng,  mình  cao 

25 do tuần. Mặt Ngài sắc vàng, tướng bạch  hào ở giữa  hai chân  mày có đủ 

sắc thất bảo, phóng ra 84.000 thứ hào quang,  mỗi  hào quang có  vô số  Hóa 

Phật,  mỗi  Hóa  Phật  có  vô  số  Hóa  Bồ  Tát  đi  theo  làm  thị  giả,  tràn  đầy  cả 

mười phương thế giới. Bàn tay Ngài ánh ra 500 ức tạp liên hoa sắc, đầu 10 

ngón tay đều có 84.000 nét vẽ rõ ràng như nét in, mỗi nét vẽ có 84.000 sắc, 

mỗi  sắc  có  84.000  hào  quang  uyển  chuyển  khắp  mười  phương.  Chính  nơi 

bàn  tay  rực  hào  quang  ấy  mà  Ngài  tiếp  dẫn  đưa  chúng  sanh  về  Cực  Lạc. 

Dưới  mỗi bước đi của Ngài,  như có  muôn ngàn bánh  xe,  hóa thành 500  ức 

đài quang minh. Khi Ngài đặt bàn chân xuống là có hoa kim cang ma ni tỏa 

nở để nâng chân. 

Hầu  hết  thân  tướng  của  Bồ  Tát Quán  Âm  đều  có  đầy  đủ  vẻ  đẹp  như Phật, 

duy chỉ nhục kế trên đầu và vô kiến đảnh tướng là không so được với Phật. 

Quán tưởng thân tướng đức Quán Âm thì tránh được tai họa, trừ sạch nghiệp 

chướng và hết thảy tội lỗi từ vô số kiếp đến nay. 

Muốn  quán  tưởng  đức  Quán  Âm  thì  nên  theo  thứ  lớp  như  sau.  Trước  hết, 

quán  tưởng  nhục  kế  ở  trên  đầu,  kế  đó  quán  tưởng  cái  mũ,  rồi  mới  đến  các 

tướng khác, mỗi mỗi cho thật phân minh. 

j) Quán tưởng toàn thân sắc thân của đức Bồ Tát Đại Thế Chí. 

Thân  tướng  cũng  lớn  như  đức  Quán  âm.  Lòng  kính  vòng  hào  quang  của 

Ngài đo được 125 do tuần, sáng rực cả thân, ánh quang minh chiếu khắp cả 

mười phương quốc độ, ngời sắc vàng cháy. Tất cả chúng sanh có duyên với 

Ngài đều được trông thấy sắc vàng cháy ấy. Chỉ thấy được một hào quang từ 

lỗ chân lông Ngài tỏa ra là đủ thấy được hết thảy hào quang tinh diệu của 10 

phương chư Phật. Vì hào quang của Ngài sáng chói rực rỡ như vậy nên Ngài 

lại có hiệu Vô Biên Quang. Ngài có năng lực tối thượng là đem ánh sáng trí 

tuệ chiếu khắp thế giới chúng sanh khiến chúng sanh thoát ly được ba đường 

dữ nên tên hiệu chính của Ngài là Đại Thế Chí. 

Mũ Ngài đội có 500 hoa báu, trong  mỗi  hoa báu có 500 đài báu, trong  mỗi 

đài báu hiện ra các cõi Tịnh Ðộ của 10 phương chư Phật, nhục kế của Ngài 

như hoa bát đầu ma, trên nhục kế có một bình báu đựng đầy ánh sáng quang 

minh  hiện  đủ  các  Phật  sự.  Các  thân  tướng  khác  của  Ngài  cũng  giống  như 

đức Quán Âm. 

Mỗi khi Ngài cất bước, tất cả 10 phương thế giới đều rúng động, tại mỗi chỗ 

đất bị rúng động hiện ra 500 ức hoa báu, các hoa báu thảy đều trang nghiêm 

cao  hiển  như  thế  giới  Cực  Lạc.  Khi  Ngài  ngồi,  các  quốc  độ  thất  bảo  đều 

đồng  loạt điều động, từ quốc độ của Phật  Kim Quang dưới  Hạ phương đến 

quốc độ của Phật Kim Quang Minh Vương trên Thượng phương; tại khoảng 

giữa thì vô lượng vô số phân thân của đức Phật Vô Lượng Thọ và các phân 

thân của đức Quán Âm, đức Thế Chí đều vân tập về, đầy khắp hư không, hết 

thảy đều ngự trên tòa sen và cùng diễn thuyết pháp mầu. 

Quán tưởng được như thế sẽ trừ được vô số kiếp tội ác sanh tử, không còn bị 

thai sanh thường được hóa sanh và được tự tại ngao du các quốc độ tịnh diệu 

của chư Phật. 

k) Phổ quán tưởng. 

Phổ quán tưởng tức là tưởng tượng thân mình khi sanh về thế giới Cực Lạc, 

chân  xếp  lại  ngồi trong  hoa sen đang  búp. Đến khi  hoa  nở, có 500 sắc  hào 

quang chiếu vào thân mình. Khi mở mắt liền thấy Phật và chúng Bồ Tát đầy 

khắp cả hư không, đương nói pháp mầu. Những lời Phật và Bồ Tát dạy cũng 

như  tiếng  nước,  tiếng  chim,  tiếng  cây,  tiếng  rừng  phát  ra  đều  là  diễn  xuất 

chơn lý xứng hợp với 12 bộ kinh. Nếu sau khi xuất định mà vẫn nhớ tưởng 

mãi các cảnh ấy tức gọi  là thấy thế  giới Cực  Lạc, thấy đức Phật Vô  Lượng 

Thọ, thấy được vô số hóa thân của Ngài, cùng là hai đức Quán Âm, Thế Chí 

thường đến chỗ ngồi của mình. 

l) Tập quán tưởng. 

Như  trên  đã  nói,  thân  lượng  của  đức  Phật  Vô  Lượng  Thọ  thật  là  vô  biên, 

thân lượng của hai đức Bồ Tát Quán Âm, Thế Chí cũng thế. Tâm lực phàm 

phu  không  tài  nào  quán  tưởng  nổi,  vì  vậy  mới  có  thiết  lập  một  loại  quán 

tưởng  mệnh  danh  là  tập  quán  tưởng  mở  đầu  cho  các  quán  tưởng  trên. 

Phương pháp tập quán tưởng nầy dạy ta chỉ nên quán tưởng tượng Phật cao 

một  trượng  sáu,  ngồi  trên  hoa  sen,  trong  hồ  báu,  thân  sắc  vàng  ròng;  Hóa 

Phật ở trong hào quang cùng các đức Quán Âm, Thế Chí đều lớn bằng thân 

chúng sanh với các tướng trên đầu, như đức Quán Âm thì có đức Phật đứng 

trong  mũ,  đức  Thế  Chí  thì  có  bình  báu  trên  nhục  kế.  Còn  hồ  sen,  cây  báu 

v.v... thì giống như các loại hồ sen, cây báu có thể tìm thấy ở mọi xứ sở. 

m) Quán tưởng 3 bậc thượng phẩm vãng sanh. 

n) Quán tưởng 3 bậc trung phẩm vãng sanh. 

o) Quán tưởng 3 bậc hạ phẩm vãng sanh. 

(xin xem lại 1 chương trên đã nói). 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 3 - 29 Pháp Quán Theo Luận Vãng sanh 

Luận Vãng Sanh Tịnh Ðộ do Ngài Bồ Tát Thế Thân trước tác. 

Nó  lại  còn  có  tên  là  "Vô  Lượng  Thọ  kinh  Ưu-bà-đề-xá  Nguyện  Sanh  Kệ". 

Nội  dung  bộ  kinh  ấy  chia  chúng  sanh  thế  gian  thanh  tịnh  và  khí  thế  gian 

thanh tịnh của thế giới Cực Lạclàm ba loại:  

Loại công đức thành tựu của Phật có 8 thứ. 

Loại công đức thành tựu của Bồ Tát có 4 thứ. 

Loại công đức thành tựu của Quốc độ có 17 thứ. 

Sở dĩ chia ra như vậy là cốt để dạy hành giả biết phân biệt quán sát cho tinh 

tường từng loại một. Vì thế nên đó cũng là những phép quán tưởng. So với 

16 phép quán tưởng trong Quán kinh, phương pháp hai bên có sự bất đồng, 

chẳng qua là ở đây đặt nặng về phần nhận thức mà nhẹ về phần suy gẫm đó 

thôi. Nếu hành giả biết nương vào đây mà quán tưởng thì cũng sẽ gợi được 

một  ấn  tượng  tốt  về  thế  giới  Cực  Lạcvà  do  đó  có  thể  tán  trợ  cho  sự  vãng 

sanh rất nhiều. 

Thuộc Chúng Sanh Thế Gian Thanh Tịnh  

a) Tám thứ công đức thành tựu của Phật:  

1. Chỗ ngồi trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Vô lượng đại Bửu vương, 

Vi diệu tịnh hoa đài". 

Nghĩa  là: Đức Phật  là  đấng Vô  Lượng Ðại  Bửu Vương, Ngài  ngồi trên đài 

hoa thanh tịnh vi diệu. 

2. Thân trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Tướng hảo quang nhất tầm, 

Sắc tượng siêu quần sanh". 

Nghĩa  là: Tướng tốt của Ngài chiếu sáng  một tầm,  hình dung  xinh đẹp  hơn 

tất cả chúng sanh. 

Vì không thể  quán được thân tướng  và ánh sáng của đức  A Di Đà,  nên chỉ 

căn cứ vào quan niệm của chúng sanh ở cõi nầy mà quán tưởng tướng tốt và 

ánh sáng một tầm từ thân đức Thích Ca chiếu ra làm tiêu chuẩn. Đức Phật có 

hào quang và tướng tốt như thế nên siêu việt hơn quần sanh. 

3. Miệng trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Như Lai vi diệu âm, 

Phạm hưởng văn thập phương". 

Nghĩa là: Ngôn ngữ và âm thanh của Phật rất nhiệm  mầu như tiếng nói của 

Phạm thiên, âm hưởng nghe khắp cả mười phương. 

4. Tâm trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Đồng địa thủy hỏa phong, 

Hư không vô phân biệt". 

Nghĩa là: Tâm Phật bình đẳng như thể tánh của địa, thủy, hỏa, phong và hư 

không. 

Phật dùng tâm bình đẳng độ khắp chúng sanh, không có lòng phân biệt. So 

với  vật  khí thế  gian, tánh chất bình đẳng  vốn đồng, không  luận tinh thô tốt 

xấu, đất đều chở hết, nước đều cuốn hết, lửa đều đốt hết, gió đều thổi hết, hư 

không đều dung nạp hết. 

5. Chúng trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Thiên nhơn bất động chúng, 

Thanh tịnh trí hải sanh". 

Nghĩa là: Hết thảy chúng thiên, nhơn bất động; đều nhờ trí tuệ lớn thanh tịnh 

mà được vãng sanh Cực Lạc. 

6. Thượng thủ trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Như Tu Di sơn vương, 

Thắng diệu vô quá giả". 

Nghĩa là: Như Tu Di là ngôi núi Chúa, thù thắng đẹp đẽ không ai hơn. 

Các bậc Bồ Tát bất thoái Ðại Thừa  làm thượng thủ có công đức đồ sộ  như 

núi Tu Di, không ai hơn nổi. 

7. Chủ trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Thiên nhơn trượng phu chúng, 

Cung kính nhiễu chiêm ngưỡng". 

Nghĩa  là:  Trên  hàng  thượng  thủ,  Đức  Phật  là  đấng  Giáo  Chủ  được  chúng 

thiên nhơn trượng phu cung kính đoanh vây chiêm ngưỡng. 

8. Trú trì trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Quán Phật bổn nguyện lực, 

Ngộ vô không quá giả, 

Năng linh tốc mãn túc, 

Công đức đại bửu hải". 

Nghĩa  là:  Sanh  về  Cực  Lạc  được  gặp  đức  Phật  A  Di  Đà  thật  không  uổng 

công  phu,  vì  nhờ  bổn  nguyện  lực  của  Ngài,  chúng  sanh  mau  được  đầy  đủ 

công đức lớn như đại hải. 

b. Bốn thứ công đức thành tựu của Bồ Tát:  

1. Trú thanh tịnh. 

Kệ dạy:  

"An lạc quốc thanh tịnh, 

Thường chuyển vô cấu luân, 

Hóa Phật Bồ Tát nhựt, 

Như Tu Di trú trì". 

Nghĩa là: Bồ Tát an trú nơi cõi Cực Lạc thanh tịnh, mà vẫn thường du hành 

khắp  nơi  để  nói  pháp  thanh  tịnh,  giáo  hóa  chúng  sanh  xa  lìa  các  ô  nhiễm 

phiền  não.  Trong  khi  du  hành  giáo  hóa,  tuy  hóa  hiện  thân  Phật  và  thân  Bồ 

Tát rất nhiều, nhưng báo thân vẫn an trú bất động và vẫn vững chắc như núi 

Tu Di. 

2. Niệm thanh tịnh. 

Kệ dạy:  

"Vô cấu trang nghiêm quang, 

Nhứt niệm cập nhứt thời, 

Phổ chiếu chư Phật hội, 

Lợi ích chư quần sanh". 

Nghĩa là: Bồ Tát có đại trí huệ thanh tịnh trang nghiêm. Trí ấy có công năng 

trong một niệm hay trong suốt một thời gian, soi khắp quốc độ của chư Phật 

và làm lợi ích cho hết thảy chúng sanh, diệt trừ các khổ não. 

3. Cúng dường thanh tịnh. 

Kệ dạy:  

"Vũ thiên nhạc hoa y, 

Diệu hương đẳng cúng dường, 

Tán Phật chư công đức, 

Vô hữu phân biệt tâm". 

Nghĩa  là:  Bồ  Tát  thường  rưới  xuống  các  vật  báu  trang  nghiêm  như:  thiên 

nhạc, thiên hoa, thiên y và diệu hương để cúng dường Phật và tán thán công 

đức của Phật mà không hề có tâm phân biệt năng sở. 

4) Hóa độ thanh tịnh. 

Kệ dạy:  

"Hà đẳng thế giới vô  

Phật pháp công đức bảo, 

Ngã giai nguyện vãng sanh, 

Thị Phật pháp như Phật". 

Ngĩa là: Bồ Tát thường dùng huệ nhãn quan sát xem thế giới nào không có 

Phật Bảo và Pháp Bảo thì nguyện vãng sanh về thế giới ấy để giảng dạy Phật 

pháp, như đức Phật không khác. 

---o0o--- 

Thuộc Khí Thế Gian Thanh Tịnh 

Mười bảy loại công dức thành tựu của Quốc độ. 

1. Thanh tịnh công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Quán bỉ thế giới tướng, 

Thắng quá tam giới đạo" 

Nghĩa là: Quốc độ Cực  Lạcdo thiện căn  vô lậu thanh tịnh  xuất thế  gian tạo 

thành; quốc độ ấy hơn hết các quốc độ khác trong ba cõi sáu đường. 

2. Vô lượng công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Cứu cánh như hư không, 

Quảng đại vô biên tế." 

Nghĩa  là:  Quốc  độ  Cực  Lạc  mênh  mông  như  hư  không,  không  biết  đâu  là 

giới hạn; dù cho tất cả chúng sanh trong mười phương đều vãng sanh hết về 

bên ấy, quốc độ ấy vẫn còn đủ chỗ chứa rộng rãi. 

3. Tánh công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Chánh đạo đại từ bi, 

Xuất thế thiện căn sanh". 

Nghĩa là: Quốc độ Cực Lạc là kết quả vô lậu thanh tịnh do công đức tu hành 

Bát Chánh Ðạo của hàng tam thừa Thanh Văn và hạnh Đại Từ Bi của hàng 

Ðại Thừa Bồ Tát mà sanh khởi hiển hiện. 

Tánh ở đây, tức là chủng tử, cũng tức là nhân tánh. Tánh công đức thành tựu 

tức là nói chủng tử thiện căn huân tập, cấu tạo thành thế giới Cực Lạc. 

4. Hình tướng công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Tịnh quang minh mãn túc, 

Như kính, nhật, nguyệt luân". 

Nghĩa  là:  Tất  cả  hình  sắc  trong  quốc  độ  Cực  Lạc  thảy  đều  sáng  chói  vắng 

lặng  chiếu  khắp  mười  phương,  trong  suốt  như  gương,  rực  rỡ  như ánh  sáng 

mặt trăng mặt trời. 

5. Chủng chủng công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Bị chư trân bảo tánh, 

Cụ túc diệu trang nghiêm". 

Nghĩa là: Mọi sự  vật đều có đủ tánh chất trân bảo, đầy đủ  vẻ trang  nghiêm 

đẹp đẽ, bất khả tư nghị. 

6. Diệu sắc công đức trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Vô cấu quang diệm xí, 

Minh tịnh diệu thế gian". 

Nghĩa  là:  Bao  nhiêu  hình  sắc  của  Quốc  độ  Cực  Lạc  đều  tinh  khiết,  quang 

minh  rực  rỡ  không  vướng  bụi  nhơ;  chói  sáng  rạng  ngời  tất  cả  thế  gian  bất 

khả tư nghị. 

7. Xúc công đức trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Bảo tánh công đức thảo, 

Nhu nhuyễn tả hữu triền. 

Xúc sanh thù thắng lạc, 

Quá ca chiên lân đà". 

Nghĩa  là: Cỏ công đức do chủng  tử thanh  tịnh sanh ra,  mịn  màng  như gấm 

trải; đụng đến cỏ ấy cũng đều có cảm giác êm dịu thích thản lạ lùng, hơn xa 

thứ cỏ Ca-chiên-lân-đà là một thứ cỏ rất mịn ở Ấn độ. 

8. Trang nghiêm công đức thành tựu có ba loại:  

a/ Nước trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Bảo hoa thiên vạn chủng, 

Di phú trừ lưu tuyền. 

Vi phong động hoa diệp, 

Giao thác quang loạn chuyển". 

Nghĩa  là:  Hoa  báu  ngàn  muôn  thứ,  che  phủ  các  suối  hồ,  gió  dịu  rung  cành 

hoa, lung linh mặt nước động! 

b/ Đất trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Cung điện chư lâu các, 

Quán thập phương vô ngại. 

Tạp thọ dị quang sắc, 

Bảo lan biến vi nhiễu". 

Nghĩa là: Từ cung điện lầu gác trông ra, thấy suốt được mười phương không 

chướng ngại; hào quang màu sắc tân kỳ xuyên qua các hàng cây, lan can báu 

đoanh vây bốn phía cung điện. 

c/ Hư không trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Vô lượng bảo giao lạc, 

La võng biến hư không. 

Chủng chủng linh phát hưởng, 

Tuyên dương diệu pháp âm". 

Nghĩa  là:  Vô  lượng  châu  ngọc  xen  nhau  kết  thành  lưới,  bao  phủ  khắp  hư 

không; các thứ  linh rung động  tạo thành những âm  hưởng tuyên dương các 

phép mầu. 

d/Mưa trang nghiêm. 

Kệ dạy:  

"Vũ hoa y trang nghiêm, 

Vô lượng hương phổ huân". 

Nghĩa là: Tại quốc độ Cực Lạccó những trận mưa hoa, mưa y phục, mưa đồ 

trang sức và vô lượng hương báu xông khắp quốc độ. 

9. Quang minh công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Phật huệ minh tịnh nhựt, 

Trừ thế si ám minh". 

Nghĩa  là:  Hào quang trí  huệ của Phật chiếu tan  màn  ngu si của chúng sanh 

như ánh sáng mặt trời soi tan màn tối tăm của thế gian. 

10. Âm thanh công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Phạm thanh ngữ thâm viễn, 

Vi diệu văn thập phương" 

Nghĩa  là:  Ở  quốc  độ  Cực  Lạc,  âm  thanh  của  Phật,  Bồ  Tát  và  chúng  Thanh 

Văn  cho  đến  âm  thanh  của  gió  và  nước  v.v...  mỗi  mỗi  đều  thâm  diệu  như 

tiếng  Phạm  thiên  và  vọng  ra  xa  đến  tận  mười  phương,  khiến  tất  cả  thính 

chúng đều nghe thấy được. 

11. Chủ công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Chánh Giác A Di Đà, 

Pháp vương thiện trú trì". 

Nghĩa  là:  Đức  Phật  A  Di  Đà  làm  chủ  thế  giới  Cực  Lạc,  Ngài  là  vị  Pháp 

vương khéo chủ trì thế giới ấy. 

12. Quyến thuộc công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Như lai tịnh hóa chúng, 

Chánh Giác hoa hóa sanh". 

Nghĩa  là:  Nhân  dân  ở  thế  giới  Cực  Lạcđều  là  quyến  thuộc  thanh  tịnh  của 

Phật và đều do hoa sen chánh giác mà hóa sanh. 

13. Thọ dụng công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Thọ lạc pháp trung vị, 

Thiền tam muội vi thực". 

Nghĩa  là:  Chúng  sanh  ở  thế  giới  Cực  Lạc  hưởng  thọ  hương  vị  của  chánh 

pháp và thiền tam muội làm thức ăn. 

14. Vô chư nạn công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Vĩnh ly thân tâm não, 

Thọ lạc thường vô gián". 

Nghĩa  là:  Vĩnh  viễn  xa  lìa  các  sự  khổ  não  của  thân  như thiếu  thốn  cơm  áo 

vật dụng, lại cũng vĩnh viễn xa lìa các sự khổ não của tâm như tham sân si 

v.v...;  cho  nên  chúng  sanh  ở  quốc  độ  Cực  Lạc  thường  hưởng  thọ  sự  vui 

thích, không lúc nào gián đoạn. 

15. Đại thừa thâm lý công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Đại thừa thiện căn giới, 

Đẳng vô cố hiềm danh. 

Nữ nhơn cập căn khuyết, 

Nhị thừa chủng bất sanh." 

Nghĩa là: Quốc độ Cực Lạclà cảnh giới của những kẻ có thiện căn Ðại Thừa, 

nhứt  loạt  bình  đẳng;  không  có  hàng  nhị  thừa,  phụ  nữ  và  những  kẻ  lục  căn 

khiếm  khuyết,  vì  vậy  ở  đấy  tuyệt  đối  không  có  cái  gì  đáng  chê  trách,  mà 

cũng không có danh từ chê trách. 

16. Hy cầu công đức thành tựu. 

Kệ dạy:  

"Chúng sanh sở nguyện lạc, 

Nhất thiết năng mãn túc." 

Nghĩa là: Những nguyện vọng gì của chúng sanh, một khi sanh về đó thì đều 

được thỏa mãn. 

Trên đây là 29 thứ công đức trang nghiêm thành tựu của thế giới Cực Lạcmà 

luận Vãng sanh đã trình bày. Hành giả trong khi tu hành phép trì danh niệm 

Phật, nên chiếu ý nghĩa từng loại một mà quán tưởng để huân tập thêm tịnh 

nghiệp  và  giúp  cho  phương  pháp  niệm  Phật  mau  thành  tựu,  khiến  cho  kết 

quả vãng sanh càng thêm chắc chắn. 

---o0o--- 

Chương VII - Chung Quanh Vấn Ðề Vãng Sanh 

Những điều cần hay biết thêm về Tịnh Độ  

 Tiết Thứ 1 - Không Sanh Về Tịnh Độ Tất Phải Đọa Ác Đạo 

Trong mười phương, số thế giới tuy nhiều vô tận, nhưng xét về phương diện 

tịnh uế thì chỉ có thể chia làm hai loại mà thôi: Một là Tịnh Ðộ của chư Phật, 

hai là tam giới (uế độ) của chúng sanh; không sanh về bên nọ tất phải sanh 

về bên kia. Sanh về Tịnh Ðộ tức là thoát ly sanh tử, sanh trong tam giới tức 

là còn sống chết luân hồi. 

Người đời, nếu chỉ  làm  việc thiện thế  gian hoặc chỉ tin  phép  ngũ  giới, thập 

thiện mà không niệm Phật, tức là chưa kết duyên với Phật. Đã cùng với Phật 

vô  duyên  thì  chủng  tử  thanh  tịnh  vô  lậu  xuất  thế  gian  sẵn  có  trong  đệ  bát 

thức không có trợ duyên để  phát sanh;  nếu chủng tử thanh  tịnh không phát 

sanh  thì  dù cho có  tu điều thiện  nhiều đến đâu cũng chỉ sanh  về cõi trời  là 

cùng, chứ tuyệt đối không sanh về cõi Phật được. Ở cõi trời, phước báu tuy 

nhiều, nhưng vẫn có hạn và sai khác nhau, nên cuối cùng sẽ có ngày phước 

hết,  báo  cùng,  thọ  mạng  tất  phải  chấm  dứt,  để  rồi  tùy  nghiệp  mới  mà  thác 

sanh  qua  cõi  khác,  quanh  quẩn  trong  tam  giới.  Sự  thác  sanh  hoàn  toàn  tùy 

thuộc các nghiệp nhơn, thiện hay ác, đã từng gây thêm trong thời gian sanh 

ở cõi trời ấy. Nếu nghiệp nhơn ấy là thượng phẩm thập thiện thì vẫn sẽ sanh 

ở cõi trời; nếu trung phẩm thập thiện thì sanh về cõi người; nếu là hạ phẩm 

thập  thiện  thì  sanh  về  cõi  A-tu-la;  nếu  là  thượng  phẩm  thập  ác  thì  đọa  vào 

địa  ngục,  nếu  là  trung  phẩm  thập  ác  thì  đọa  vào  ngạ  quỷ;  nếu  là  hạ  phẩm 

thập ác thì đọa vào bàng sanh. 

Chỉ  vì  các  chủng  tử  thiện,  ác  trong  sáu  đường  đều  là  những  chủng  tử  hữu 

lậu, có công năng hỗ trợ cho nhau thuần thục, nên đều có tánh chất luân hồi. 

Vì  thế  mà  chúng  sanh  cứ  mãi  luẩn  quẩn  vô  ra  trong  tam  giới,  lên  xuống 

trong  sáu  đường  không  bao  giờ  ngừng  nghỉ.  Lại  thêm,  tư  tưởng  và  hành 

động  của  hết  thảy  trong  sáu  đường  đều  xuất  phát  bởi  khởi  điểm  thân  kiến, 

ngã chấp, cho nên dữ nhiều lành ít và do đó, thiện nghiệp ít thua ác nghiệp. 

Kết  quả  là  số  chúng  sanh  sanh  vào  ba  đường  dữ  nhiều  hơn  số  chúng  sanh 

sanh vào ba đường thiện, thời gian ở trong ba đường dữ cũng lâu hơn. Vì lẽ 

ấy, Phật dạy: "Chúng sanh lấy ba đường dữ làm cố hương". 

Bởi  các  lẽ  trên,  ta  có  thể  kết  luận  một  cách  quả  quyết  rằng:  Tất  cả  chúng 

sanh,  nếu  không  được  sanh  về  cõi  Phật,  tất  nhiên  sẽ  phải  đọa  vào  ác  đạo, 

không trước thời sau. Nếu muốn sanh về cõi Phật, đương nhiên là phải niệm 

Phật. Đó là một sự thật tất nhiên không thể phủ nhận. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 2 - Tông Tịnh Độ Là Thuyền Từ Duy Nhất Của Thời Mạt Pháp 

Trong thời kỳ Chánh Pháp (thời kỳ đức Phật mới nhập diệt), chúng sanh nhờ 

phước đức dày mà nghiệp chướng nhẹ, cho nên bất cứ tu theo pháp môn nào 

cũng đều được thành tựu. Bước qua thời kỳ Tượng Pháp (thời kỳ cách Phật 

niết bàn 1.000  năm),  vì cách  Phật  hơi  xa,  nhơn tâm  lần  lần đi  xuống, tư  lự 

lần lần phức tạp thêm, trong mười người tu hành may ra được năm, ba người 

thành tựu. Đến ngày nay, gặp buổi mạt pháp, nhân tâm càng suy đốn thêm, 

tư  lự càng  nhiễu tạp  hơn  và phong tục thì  đồi bại đến cực điểm. Nhơn tâm 

như  thế,  hoàn  cảnh  như  thế,  người  phát  tâm  tu  hành  chân  chính  đã  là  hãn 

hữu  rồi,  nói  chi  đến  việc  đắc  đạo  chứng  quả  nữa!  Lại  thêm,  pháp  môn  nào 

cũng đòi hỏi sự cố gắng của tư lự quá nhiều, nên kết quả thu lượm được lại 

càng hẹp nhỏ! 

Muốn chống đỡ với những khó khăn chướng ngại của thời mạt pháp không 

còn có pháp môn nào hơn pháp môn Niệm Phật. pháp môn này tự nó đã đơn 

giản dễ theo, ngoài ra nó lại dồn được cả hai sức: tự, tha, để hỗ trợ cho nhau 

nên dễ thành tựu. Trong kinh Đại Tập dạy: "Đời mạt pháp, trong số ức triệu 

người tu hành, chưa có được một người đắc đạo; duy chỉ có nương vào pháp 

môn niệm Phật mới được độ thoát sanh tử". Vì thế nên biết, sau khi các tông 

phái  khác  suy  tàn,  duy  chỉ  có  một  Tông  Tịnh  Ðộ  là  còn  tồn  tại  để  nối  dài 

pháp vận, cứu độ chúng sanh  mà thôi; các Tông khác như Thiền tông, Giáo 

tông,  Luật tông  v.v... đều phụ  thuộc  làm  trợ duyên cho Tông Tịnh Ðộ, chứ 

không có thể đơn độc tồn tại riêng được. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ, Phật đã dạy: "Trong đời vị lai, khi kinh đạo diệt 

hết ta dùng lòng từ bi, đặc biệt lưu lại kinh nầy tồn tại trong một trăm năm, 

chúng  sanh  nào  gặp  được  kinh  nầy,  đều  có  thể  được  độ  thoát  như  ý  sở 

nguyện". 

Nên nhớ rằng cuối đời mạt pháp, sau khi kinh đạo diệt hết, do lòng từ bi của 

đức  Phật đặc biệt  lưu  lại  một pháp  môn  mà thôi, ấy  là pháp  môn  Tịnh Ðộ. 

Nhờ sự đặc biệt ấy, đạo pháp sẽ kéo dài thêm  một trăm năm nữa để độ cho 

hết những chúng sanh còn chút nhơn duyên với Phật. Với một trí huệ sâu xa 

vi diệu như Ngài, vì sao Ngài không lưu lại pháp môn khác mà chỉ riêng lưu 

pháp môn Tịnh Ðộ? 

Vì Ngài biết rằng với chúng sanh cuối đời mạt pháp chỉ có một pháp môn ấy 

là  có  thể  độ  thoát  sanh  tử  mà  thôi.  Xem  thế  đủ  biết  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  là 

pháp  môn  thích  ứng  bậc  nhất  cho  đời  nầy  và  về  sau.  Đó  là  con  thuyền  Từ 

duy nhất đưa chúng sanh lên bờ giải thoát cho đời mạt pháp nầy vậy. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 3 - Chưa Đoạn Trừ Hết Hoặc Nghiệp Mà Vẫn Được Dự Vào 

 Hàng Thánh 

Tất cả  chúng  sanh  sở  dĩ  bị  đọa  vào  con  đường  sanh  tử  luân  hồi  là  vì  hoặc 

nghiệp (nghiệp  mê  lầm)  gây  nên từ đời  vô thỉ.  Hoặc  nghiệp cũng  tức  là  vô 

minh gồm có căn bản  vô  minh  và chi  mạt vô  minh. Chính  hai thứ vô  minh 

ấy  xua  đuổi  chúng  sanh  vào  trong  ba  cõi  và  quanh  quẩn  mãi  trong  sáu 

đường, khiến chịu không biết bao nhiêu là khổ sở. Vì vô minh có công năng 

xô  đẩy  chúng  sanh  trôi  nổi  mãi,  nên  gọi  là  lưu  chuyển  môn  (cửa  lưu 

chuyển). 

Căn cứ vào lẽ thường tu hành thì trước hết cần phải đoạn hoặc (dứt mê lầm) 

mới chứng đuợc chơn lý. Nếu chỉ mới phá được một phần vô minh tức là chỉ 

mới chứng được một phần Pháp Thân. Chứng được một phần Pháp Thân thì 

gọi là hoàn diệt môn (cửa đưa về đạo Tịch Diệt). Từ khi bắt đầu tu tập đoạn 

hoặc cho đến khi rốt ráo chứng được chơn lý, trong giai đoạn trung gian ấy, 

hành giả cần phải có con mắt trạch pháp tinh vi, có trình độ trí huệ minh xác, 

mới  tránh  khỏi  lầm  lẫn.  Hơn  nữa,  phải  trải  qua  ba  A-tăng-kỳ  kiếp  (vô  số 

kiếp) rồi  sau  đó  mới  chứng  được  Vô  Thượng  Chánh  Giác.  Cho  dù  chỉ  cần 

chứng quả A La Hán thôi, cũng cần phải vận hết tự lực của mình để phá trừ 

hết 112 phẩm kiến hoặc (mê lầm về kiến thức) và 81 phẩm tư hoặc (mê lầm 

về tư tưởng) ở trong ba cõi nầy, rồi mới thành tựu được công phu tu chứng. 

Xem đó thì biết những bước khó khăn mà hành giả phải trải qua lớn lao biết 

là dường nào! 

Trái  lại,  với  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  thì  không  cần  kể  sanh  tiền  hành  động  như 

thế nào, miễn có chuyên tâm niệm Phật là nhất định vãng sanh. Khi đã được 

vãng  sanh,  tức  thời  bước  lên  địa  vị  bất  thoái.  Như  vậy  là  chưa  đoạn  hoặc 

nghiệp  mà  đã  được  dự  vào  hàng  Thánh.  Sau  khi  vãng  sanh  rồi,  nhờ  hoàn 

cảnh thuận tiện, tự nhiên nghiệp chướng tiêu trừ, trí huệ phát triển, công quả 

thành  tựu  viên  mãn  một  cách  dễ  dàng,  khác  nào  như thả  một  bè  gỗ  từ  trên 

dòng nước; bè gỗ tự nhiên trôi xuôi về biển, không cần phải phí nhiều công 

sức. Được như vậy là nhờ tha lực hỗ trợ một cách rất đắc lực vậy. Đặc điểm 

ấy của pháp môn Tịnh Ðộ, ai là bậc trí giả đều có thể nhận rõ ràng và y cứ 

mà thực hành chín chắn, khỏi phải giới thiệu dông dài. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 4 - Học Phật, Niệm Phật Không Phải Là Yếm Thế, Tiêu Cực 

Có lắm người muốn học Phật, niệm Phật mà trong lòng lại ngại dư luận gán 

cho là tiêu cực, yếm thế hoặc mê tín dị đoan. Họ lầm nghĩ rằng việc tu niệm 

là  việc  dành  riêng  cho  ông  già  bà  lão  gần  đất  xa  trời;  còn  đối  với  những 

người như họ là phải có những việc khác tích cực hơn, trí thức hơn. Vì vậy, 

mặc dầu trong lòng họ vẫn thầm mong muốn, nhưng khi ra giữa công chúng, 

họ không dám công khai lễ Phật, niệm Phật. Thật là một điều sai lầm tai hại! 

Đạo  Phật  là  một  tôn  giáo,  nhưng  đó  cũng  là  một  triết  học  rất  cao  thâm  vi 

diệu. Đã  là  học  giả thì cần  nghiên cứu  môn  triết  học  nầy,  và khi đã  nghiên 

cứu rồi, lại còn phải đem ra thực hành. Vì Phật học là một môn học gồm đủ 

cả  lý  lẫn  sự,  phần  lý  cốt  để  hướng  dẫn  cho  phần  sự  và  phần  sự  cốt  để  làm 

sáng tỏ thêm phần lý, lý và sự vốn dung thông nhau, nên nếu thật hành được 

sự thì có thể đạt được cảnh giới tối cao thâm và càng viên mãn hóa phần lý 

vi  diệu.  Phật  học  khác  với  các  môn  triết  lý  thế  gian  là  tại  chỗ  đó  và  cũng 

chính điều đó  mà Phật  học khác  với các tôn  giáo khác:  Lý do  nào có sự ấy 

và sự nào có lý nấy, lý thì đều có thể thật hành được, sự thì đều có thể lý giải 

được.  Vì  vậy,  tùy  từng  sở  cầu,  ai  muốn  riêng  nghiên  cứu  về  phần  lý  giải 

cũng được, mà ai muốn y lý thực hành để cho sáng tỏ hơn thì cũng lại càng 

tốt. Sở nguyện nào cũng đều trọn thỏa mãn được cả. Nói một cách đơn giản 

hơn  là  từ  những  sự  lý  thiển  cận  áp  dụng  hằng  ngày  đến  những  cảnh  giới 

thâm  diệu siêu tuyệt, không  một điều  gì  mà Phật  học không  giải quyết  một 

cách viên mãn. 

Một môn học vấn cao thâm như thế mà có kẻ nông nổi cho là mê tín hay tiêu 

cực v.v... thì thật là không khác gì người mù phê bình tranh đẹp, dương cặp 

mắt... đui lên chẳng thấy gì cả mà cũng nói càn! Không hiểu một chút gì về 

Phật pháp, chưa từng vô tư tham cứu Phật pháp, chỉ mới thấy một khía cạnh 

bên  ngoài  là  sự  niệm  Phật  của  ông  già  bà  lão  mà  đã  vội  cho  là  mê  tín,  là 

thiển cận v.v... đó là hành vi nông nổi của hạng môn ngoại hán (người đứng 

ngoài cửa). Hạng người như thế thật ra cũng chưa đáng trách lắm. Có đáng 

trách chăng là như tín đồ Phật giáo chúng ta, vì thiếu duyên không tìm hiểu 

cho thấu đáo, khiến cho có những tư tưởng lệch lạc như họ! 

Chúng ta nên hiểu rằng, pháp môn Niệm Phật không riêng gì ông già bà cả 

tu  theo  mà  ngay  đến  các  đức  Đại  Bồ  Tát,  như các  Ngài  Đại  Thế  Chí,  Văn 

Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ, Vô Trước, Thế Thân v.v... và các nhà 

đại  văn  hào cư sĩ  như Bạch Cư Dị, Văn Ngạn  Bác, Vương Nhật  Hưu  v.v... 

cũng  đã  từng  áp  dụng  có  hiệu  quả.  Như  thế,  pháp  môn  Niệm  Phật  là  một 

pháp môn rất phổ thông từ hạng phàm phu cho đến các đấng Thánh hiền, từ 

hàng cùng đinh tục tử cho đến các bậc văn nhân học giả. Một phép tu rộng 

rãi  thích  hợp  cho  từ  dưới  phàm  phu  lên  trên  Thánh  giả,  bao  trùm  hết  các 

giáo, thâu nhiếp cả mười Tông, tại sao lại không dám tuyên dương cho mọi 

người đều biết, lại còn sợ dư luận châm biếm? Âu cũng chỉ là những kẻ nhấp 

nhem để rồi bắt chước mù theo. 

Hạng mù kia làm sao hiểu được cách thờ cúng của người Phật tử, bất luận là 

đốt hương, lễ bái, niệm kinh, tụng sám cho đến tuyên dương Phật hiệu, nhất 

nhất đều bao hàm một tác dụng vô cùng sâu xa nhiệm mầu ở trong đó. Hằng 

ngày hành trì như trên là cốt muợn cảnh giới thanh tịnh, vận dụng tâm niệm 

thanh  tịnh  để  gột  tẩy  hoặc  nghiệp  ô  nhiễm  chất  chứa  vô  thỉ  kiếp  đến  nay 

trong  tâm  và  đang  hiện  ra  ngoài  thân,  đồng  thời  cũng  để  vun  xới  cho  hột 

giống thanh tịnh xuất thế mỗi ngày một tăng trưởng. Vì thế tôi dám khuyên 

các bậc thiện trí thức Phật tử trong khi làm Phật sự, không những không nên 

sợ dư luận  mà đồng thời  lại còn phải tinh  tấn khuyến khích  mọi  người  làm 

theo.  Phật  dạy:  "Nhơn  thân  nan  đắc,  Phật  pháp  nan  văn"  (Thân  người  khó 

được,  Phật  pháp  khó  gặp).  Nay  đã  được  làm  thân  người  mà  lại  được  gặp 

Phật pháp, nếu chẳng cố công học hỏi thì nào có khác gì người nghèo được 

đến non vàng mà lại đành cam phận khó và chịu bỏ về không, há chẳng uổng 

lắm sao! 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 5 - Tán Tâm Niệm Phật Vẫn Có Công Hiệu 

Miệng  niệm  Phật,  tâm  chuyên  nhất  tưởng  nghĩ  đến  Phật  gọi  là  định  tâm 

niệm  Phật.  Miệng  niệm  Phật,  tâm  không  tưởng  nghĩ  đến  Phật  mà  lại  suy 

nghĩ vẩn vơ gọi là “tán tâm niệm Phật”. Tán tâm niệm Phật so với định tâm 

niệm Phật, công hiệu hai bên vốn cách nhau rất xa. Vì thế, xưa nay các bậc 

đại đức đều khuyên hành giả định tâm niệm Phật, chứ không bao giờ khuyên 

tán  tâm  niệm  Phật.  Nhưng,  sự  thật  thì  nhất  cử  nhất  động  gì  bên  ngoài  đều 

ảnh hưởng đến nội tâm nên dù là tán tâm niệm Phật, sự niệm Phật ấy không 

phải hoàn toàn vô công hiệu. Vả lại, trong khi miệng ta niệm lục tự Di Đà, 

đó há không phải là phát xuất tự trong tâm ta mà ra hay sao? Cho nên, trong 

khi miệng ta niệm, bắt đầu là sáu chữ ấy phải từ ý muốn do trong tâm ta phát 

ra, thứ lại, khi sáu chữ đã phát thành tiếng, âm thanh phát ra nhứt định phải 

trở  lui huân tập tâm  ta;  như thế không thể  nói rằng  nó  hoàn  toàn không có 

hiệu  lực,  chẳng  qua  công  hiệu  của  nó  so  với  công  hiệu  của  định  tâm  niệm 

Phật có kém thua mà thôi. Chỉ vì công hiệu kém thua nên Cổ Đức không đề 

xướng, kỳ thực sức hàm ẩn và công hiệu của nó không thể tuyệt đối vô công. 

Người xưa có bài kệ rằng:  

"Di Đà nhất cú pháp trung vương, 

Tạp niệm phân vân giả bất phương, 

Vạn lý phù vân già xích nhật, 

Nhơn gian xứ xứ hữu dư quang". 

Tạm dịch là:  

"Di Đà sáu chữ lớn lao thay, 

Tạp niệm lăng nhăng chẳng ngại bày, 

Muôn dặm mây mờ che mặt nhựt, 

Nhơn gian ánh sáng vẫn còn đây." 

Bài  kệ  nói  rất  xác  đáng.  Tịnh  chủng  (chủng  tử  thanh  tịnh)  ở  trong  đệ  bát 

thức,  một  khi  đã  thuần  thục,  trở  ra  huân  tập  đệ  lục  ý  thức  phát  sanh  tịnh 

niệm;  rồi  đệ  lục  ý  thức  lại  dắt  dẫn  năm  thức  trước  (từ  nhãn  thức  đến  thân 

thức) sanh khởi hiện hạnh. Nhưng khi đi ngang qua ý thức, có lúc bị trần cấu 

ô nhiễm quá dày, sóng lòng bị kích động quá mạnh đến nỗi lấn át tịnh niệm. 

Ý thức tuy tán loạn nhưng tịnh niệm vẫn liên tục phát khởi và vẫn xuyên qua 

được, khác nào ánh sáng mặt trời xuyên qua đám mây dày đặc; tuy mây che 

phủ  cùng  khắp,  nhưng  ở  giữa  nhơn  gian  vẫn  còn  có  chỗ  lập  loè  ánh  sáng, 

chứ không tối hẳn như ban đêm. Mây mù chưa tan, song ánh sáng lập lòe kia 

của mặt trời vẫn có công dụng. 

Riêng kinh  nghiệm bản thân,  bình  nhật  lắm  lúc tôi cũng  gặp phải tán  niệm 

quấy rối. Gặp phải trường hợp như thế, tôi vẫn cứ niệm, không cần kể tánh 

chất tạp niệm ấy là như thế nào, miễn giữ cho niệm niệm đừng xen hở; niệm 

một  lúc  lâu  rồi  tự  nhiên  lần  hồi  tỉnh  định  trở  lại,  không  cần  phải  dụng  tâm 

điều  nhiếp,  lâu  ngày  định  niệm  trở  nên  thuần  thục.  Vì  thế,  cận  lai,  bất  cứ 

ngày đêm, lúc nào tôi cũng niệm Phật, không cần nghĩ đến tán tâm hay định 

tâm. 

Người xưa trong bốn uy nghi: đi, đứng, nằm, ngồi, không lúc nào là không 

niệm. Nếu bảo rằng phải định tâm mới nên niệm Phật, thì trong lúc đi đường 

vấp  ngã  hoặc  khi  mặc  áo,  viết  chữ  v.v...  làm  sao  thành  tựu  được  sự  niệm 

Phật? Vì thế cho nên biết rằng tán tâm niệm Phật vẫn có lợi. 

Chủ trương  như trên  đây, không có  nghĩa  rằng tôi  nhất thiết cổ  xúy cho sự 

tán tâm niệm Phật. Cố nhiên nếu định tâm niệm Phật được thì rất quý, nhưng 

rủi có bị tán tâm cũng đừng lo ngại. Lý do thứ nhất là: Dù định tâm hay tán 

tâm, đã có niệm Phật tức nhiên có chủng tử sanh hiện hạnh và ngược lại hiện 

hạnh  ấy  sẽ  huân  tập  trở  lại  đệ  bát  thức  tạo  thành  chủng  tử;  đằng  nào  cũng 

vẫn  có  sanh  khởi  và  huân  tập  cả,  chẳng  qua  sức  huân  tập  của  tán  tâm  thì 

không mạnh bằng sức huân tập của định tâm mà thôi. Lý do thứ hai là: Dù bị 

tán tâm, cũng cứ nên niệm và phải niệm cho chuyên thì tự nhiên tán tâm sẽ 

được  chuyển  thành  định  tâm.  Vì  hai  lý  do  ấy  nên  ở  đây  vẫn  tùy  hỷ  sự tán 

tâm niệm Phật vậy. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 6 - Chữ Y (Đọc Là: A) Nếu Tồn Tại, Các Chữ Khác Tồn Tại 

Trong  khi  niệm  Lục  Tự  Di  Đà:  "Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật",  nếu  hành  giả  sợ 

tâm  niệm  mình  rong  ruổi  lăng  nhăng  thời  có  thể  thực  hành  theo  phương 

pháp  "Thập  niệm"  như  đã  nói  ở  chương  IV,  tiết  2  để  đối  trị  lại.  Mỗi  khi 

miệng niệm xong mười hiệu Phật thì tay lần một hột; như vậy, một đằng vừa 

phải nhớ số, tâm lực tập trung hết vào đó, tự nhiên vọng niệm không thể nào 

sanh khởi. 

Nếu phương pháp thập niệm ấy lại cũng không theo được thì trong  mỗi câu 

niệm  chỉ  nên  nhớ  tưởng  riêng  một  chữ  A  cho  rõ  ràng,  chớ  để  xao  lãng. 

Miệng  niệm,  tâm  tưởng  nhớ,  thì  các  chữ  kế  tiếp  cũng  nhớ  được.  Điều  cốt 

yếu là hành giả phải làm thế nào khiến được tâm tư tập trung duy nhất rồi thì 

dễ đi đến cảnh "nhất tâm bất loạn", chứng được niệm Phật tam muội và chắc 

chắn vãng sanh. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 7 - Năm Tháng Không Chờ Đợi, Đừng Nên Hẹn Lại Ngày Mai 

Trên con đường tu  hành, việc niệm Phật  là  một  việc  vừa cần thiết, vừa cấp 

bách. Hễ gặp dịp tu là tu liền, gặp dịp niệm được là niệm ngay, chớ nên chần 

chờ để cho thời gian luống trôi qua một cách vô ích. 

Phật dạy  mạng  người ở trong  một  hơi thở, thở  ra  mà không thở  vào  nữa  là 

đời  tàn!  Bất  luận  lúc  nào,  giờ  phút  nào,  con  người  cũng  có  thể  chết  được, 

không một ai có đủ tài năng bảo đảm đời sống vững chắc lâu dài. Thế gian 

có câu ca rằng: "Đời người khác thể bóng câu, sớm còn tối mất biết đâu mà 

lường". 

Sự thật đơn giản và phũ phàng ấy, từ Thánh nhân cho đến thế tục, không ai 

là không  xác  nhận. Sinh  hữu  hạn, tử vô kỳ, cho nên  muốn kịp thời đối phó 

với cái chết bất thần, ta không nên để lỡ một thời gian nào trôi qua mà không 

tu niệm. Bất cứ lúc nào tu được, niệm được thì phải gấp rút và tinh tấn hành 

trì;  có  thế  lúc  lâm  chung  mới  tránh  khỏi  cảnh  hoang  mang  tay  quàng  chân 

rối, lúng túng chẳng biết về đâu! 

Có  một số thường  nghĩ sai  lầm  rằng tay chân còn  tráng kiện, đời sống còn 

dài,  việc tu  niệm  xin để  gác  lại, đợi khi  nào già  yếu sẽ bắt đầu hạ thủ công 

phu cũng không muộn gì. Trong sự tu niệm bằng cách sắp đặt tính toán như 

trên thường hay đưa đến hỏng việc. 

Ngày  xưa,  có  người  đến  nhà  bạn  là  Trương  tổ  Lưu  khuyên  niệm  Phật. 

Trương nghe theo, nhưng xin khất lại một ngày khác vì có ba việc chưa làm 

xong: một là cha mẹ đang còn cần phải lo phụng dưỡng, hai là con cái chưa 

dựng  gả  xong,  ba  là  việc  nhà  chưa  thu  xếp  gọn.  Trương  hẹn  khi  nào  làm 

xong ba việc ấy, sẽ hạ thủ công phu, nhất tâm niệm Phật. Sau khi cáo ra về 

được vài ba tháng, người kia trở lui thăm với chủ ý khiến ông bạn đừng nên 

chần  chờ  nữa,  nhưng  than  ôi!  Khi  đến  mới  biết  rằng  bạn  đã  là  người  thiên 

cổ! Bèn ngậm ngùi than thở và làm một bài thơ điếu rằng:  

"Ngô hữu danh vi Trương tổ Lưu, 

Khuyến y niệm Phật thuyết tam điều, 

Khước hận Diêm công vô phân hiểu, 

Tam điều vị liễu tiện lai câu." 

Tạm dịch là:  

"Ông bạn tôi tên Trương tổ Lưu, 

Tôi khuyên niệm Phật hẹn ba điều, 

Diêm vương ác hại không thèm hiểu, 

Ba việc chưa xong vội bắt liều." 

Người  đời  dù  quyền  cao  chức  trọng  đến  đâu,  vẫn  không  thể  bảo  đảm  cho 

tương  lai  đời  mình  một  cách  chắc  chắn  được.  Trường  hợp  như  Trương  tổ 

Lưu trên đây không phải  là  hiếm,  vì thế  nếu đã có chí  tu  hành thì tâm phải 

cho quyết và phải biết lợi dụng thời gian mới khỏi để ân hận về sau. Vậy, lúc 

nào tu được là nên tu liền, phút nào niệm được là phải niệm ngay. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 8 - Tác Dụng Của Pháp Môn Niệm Phật Gồm Thâu Hết Tác 

 Dụng Các Tông: Thiền, Luật, Giáo Và Mật 

a- So Với Thiền. 

Phép  Niệm  Phật,  khi  chưa  đạt  được  Nhất  Tâm  Bất  Loạn,  so  với  phép  tu 

Thiền Ðịnh hai bên khác nhau rất xa:  

Buổi sơ phát tâm,  với phép  tu thiền định,  hành  giả  không có tâm  ưa, chán, 

thủ, xả; với phép tu niệm Phật, hành giả lại phải ưa thủ cảnh giới Cực Lạcvà 

mong xả cảnh Sa bà. Với phép tu thiền định, tâm không được trú trước vào 

cảnh giới, nếu còn trước tức là sai lạc; với phép tu niệm Phật, tâm lấy cảnh 

làm đối tượng, tâm năng duyên và cảnh sở duyên phải rõ ràng. Với phép tu 

thiền định,  tâm phải  xa  lìa pháp chấp;  với phép tu  niệm  Phật,  hành  giả cần 

phải  lợi  dụng  pháp  chấp.  Với  phép  tu  thiền  định,  hành  giả  phải  thể  nhận 

được  pháp  tánh  thân  ngay  trong  thế  gian  nầy;  với  phép  tu  niệm  Phật,  hành 

giả khởi tưởng sẽ chết ở thế gian nầy và sẽ sanh về thế giới bên kia. 

Vì các lý do trên, Thiền tông và niệm Phật có chỗ bất đồng. 

Nhưng khi niệm Phật đã đến chỗ nhất tâm bất loạn, nghĩa là đã đắc định rồi, 

thì lại là việc khác. Đạt được cảnh giới tam  muội, tức thời hư không tan rã, 

đại địa lấp bằng, hiện tiền một niệm dung hợp được với Pháp Thân chư Phật 

trong  mười  phương  như  trăm  ngàn  ngọn  đèn  cùng  dung  hợp  ánh  sáng  và 

cùng chiếu chung trong một căn nhà, không tan mất không lẫn lộn. Lúc ấy, ý 

thức  phân  biệt  ly  khai.  Cảnh  giới  nầy  so  với  cảnh  giới  chân  như tam  muội 

của Thiền tông không hai không khác. Xem thế thì đủ biết rằng Tịnh Ðộ tức 

là Thiền tông, kết quả của hai bên nào có khác gì nhau? 

b- So Với Luật. 

Tác dụng của Giới luật là giữ gìn ba nghiệp, thân, khẩu, ý được trong sạch. 

Mục  đích  là  làm  điều  lành,  tránh  điều  dữ.  Khi  tu  theo  pháp  môn  Tịnh  Ðộ, 

thân lễ Phật, miệng niệm Phật, ý tưởng nghĩ đến Phật, cả ba nghiệp đều tập 

trung,  hết  thảy  sáu  căn  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý  đều  thâu  nhiếp.  Nếu  nói 

làm lành thì chẳng có lành nào hơn. Nếu nói bỏ ác thì thử hỏi khi ba nghiệp 

đã tập trung hết vào Phật, đâu còn có chỗ nào hở nữa để làm ác? Như thế vì 

sao không nói được rằng tu Tịnh Ðộ tức là tu Giới luật? 

c- So Với Giáo. 

Còn nói đến Giáo, nghĩa là tuy câu "Nam Mô A Di Đà Phật" chỉ có sáu chữ 

mà thôi, nhưng nếu bàn đến tác dụng thì 3 tạng 12 Bộ giáo lý của đức Phật 

thuyết pháp suốt trong 45 năm đều hàm chứa trong đó cả. 

Vả lại, mục đích nghiên cứu giáo lý là cốt để hiểu rõ lý nghĩa mà phát lòng 

chánh  tín,  thiết  thật  tu  trì  để  thật  chứng  quả  Phật.  Mục  đích  của  pháp  môn 

niệm Phật là cắt đứt vọng tâm, duy trì chánh niệm, vãng sanh Cực Lạc, lên 

bậc  bất  thoái  rồi  cuối  cùng  cũng  chứng  quả  Vô  thượng  Bồ  Ðề.  Vì  thế  nếu 

hành  giả  phát  tâm  thành  thật  tu  niệm  thì  không  cần  phải  nhọc  công  nghiên 

cứu giáo lý mà tựu trung tất cả giáo lý đều đã đầy đủ. Như vậy, vì sao không 

nói được rằng tu Tịnh Ðộ tức là tu theo Giáo nghĩa? 

d- So Với Mật. 

Phép tu của Mật tông chú trọng về "Tam Mật gia trì". Tam mật gia trì nghĩa 

là  giữ  gìn  thân  mật  (thân  bắt  ấn),  khẩu  mật  (miệng  niệm  chú),  và  ý  mật  (ý 

quán tưởng tự mẫu). Nếu tinh tấn hành trì đúng ba phép mật ấy thì "tức thân 

thành Phật" và chứng được sáu thứ vô úy. Đó là điểm đặc sắc của Mật tông. 

Nhưng với pháp môn Tịnh Ðộ thì khi ba nghiệp đã tập trung, kết quả thật tế 

so với tam mật gia trì của Mật tông không khác nhau mấy. Vả lại, tác dụng 

của pháp môn Niệm Phật có công năng khiến tâm ta và tâm Phật dung hợp 

làm  một,  liền  chứng  được  Niệm  Phật  Tam  Muội.  Trong  lúc  tam  muội  hiện 

tiền, Phật và ta không hai không khác, không thể phân biệt rằng đó là ta hay 

là Phật. Vì  vậy, trong  lúc đương  niệm "Nam Mô  A Di  Đà Phật", tự thân ta 

chính là A Di Đà rồi vậy. Như thế cũng có thể nói là "tức thân thành Phật". 

Dù  cho  chưa  đạt  được  niệm  Phật,  được  sự  cảm  ứng  đạo  giao  và  được  hào 

quang  Phật  nhiếp  thọ,  thì  bản  thân  hành  giả  có  uy  lực  thần  thông  của  Phật 

gia  bị,  có  cái  gì  đáng  sợ  hãi  nữa  đâu?  Như  vậy,  vì  sao  lại  không  nói  được 

rằng Tịnh Ðộ tức là Mật tông? 

Tóm lại căn cứ vào các ý nghĩa như trên, ta có thể thấy lý do vì sao xưa nay 

các bậc cao tăng đại đức, các hàng cư sĩ đại nhơn khi tu học Phật pháp đều 

đề  xướng pháp  môn  Tịnh Ðộ. Phạm Cổ Nông tiên sanh cũng  nói:  "Học thì 

nên theo Duy Thức, Hành thì nên quy về Tịnh Ðộ". Vì vậy, nên hễ hành giả 

càng thâm nhập kinh tạng chừng nào thì lại càng tán dương pháp môn Tịnh 

Ðộ chừng ấy. Chỉ có những ai còn đứng ngoài cửa nhìn vào mới xem thường 

Tịnh Ðộ. Phải có con mắt tinh vi  mới phân biệt được ngọc và đá; biết được 

ngọc Biện Hòa dễ mấy ai? 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 9 - Chơn Nghĩa Của Pháp Môn Tịnh Độ Chỉ Có Phật Mới Biết 

 Hết 

Ba bộ kinh Phật dạy về pháp môn Tịnh Ðộ không hề có trình bày  một luận 

lý nào thâm diệu, trái lại, từ lời văn cho đến ý nghĩa, hết thảy rất bình dị đơn 

giản; do đó một số người lầm tưởng rằng phương pháp Niệm Phật không có 

học lý. Họ cho rằng đó chỉ là một phương pháp để an ủi các ông già bà lão 

mà thôi, chứ không phải phương pháp dành cho các bậc thức  giả triết sĩ tu 

tập. Họ nghĩ rằng nếu những người như họ mà cũng làm theo thì nào có khác 

gì ông  già bà  lão  hay kẻ  ngu phu!  Họ sẽ  làm trò cười cho thiên  hạ. Nhưng 

không, chính họ đã lầm to! 

Trong  các  kinh  nói  về  Tịnh  Ðộ,  sở  dĩ  Phật  không  dùng  lý  để  lập  luận  một 

cách chặt chẽ mà chỉ chuyên khuyên phát tín tâm và thực hành, không phải 

vì pháp môn Tịnh Ðộ không có lý nghĩa vững chãi chẳng qua vì nghĩa lý ấy 

quá  thâm diệu  và  "bất khả  tư  nghị",  lại thêm  ngữ ngôn chỉ  hữu  hạn, không 

thể nào nói đầy đủ được, dù cho có nói nhiều đến đâu cũng chỉ diễn tả được 

một khía cạnh nào đó thôi, không sao tránh được thiếu sót, không sót bên nọ 

cũng sót bên kia, hoặc nói được một lại sót đến mười. Đó là các lý do khiến 

Phật không lý luận  mà chỉ chuyên khuyên tu trì, thật hành phép Niệm Phật. 

Nếu  hành  giả quyết  tâm tu trì,  một cách chơn chánh  và  thiết thực thì tất cả 

nền giáo lý Phật Đà đều đã hàm chứa trong đó rồi. Tu theo pháp  môn Tịnh 

Ðộ ví như tắm nước biển, trong nước biển vốn đã có cả nước trăm sông ngàn 

hồ quy tụ về. 

Còn nói đến ý nghĩa và cảnh giới của pháp môn ấy thì duy chỉ có Phật mới 

liễu ngộ được hết cái tinh vi, uẩn áo, cái cao thâm diệu vợi của nó  mà thôi, 

dù  cho  với  trí  tuệ  của  các  bậc  Đại  Bồ  Tát  như  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Quán 

Âm, Thế Chí v.v... cũng chưa hiểu biết đến chỗ cùng tận  

Chúng ta thử nghĩ, nếu phương pháp trì danh niệm Phật không phải thật có 

nghĩa cao siêu và công đức bất khả tư nghị thì tại sao trong kinh "Phật thuyết 

A Di Đà", Phật dạy rằng khi Phật nói kinh đó thì hết thảy chư Phật trong sáu 

phương  đều  tán  thán  và  hộ  niệm?  Như  vậy,  thì  biết  rằng  pháp  môn  ấy  đặc 

biệt và nhiệm mầu như thế nào? 

Vả lại, trong kinh  nói:  "Không thể  nhờ  một ít nhơn duyên phước đức thiện 

căn  mà  có  thể  vãng  sanh  được".  Tiếp  đó,  Ngài  lại  dạy:  "Bảy  ngày  chấp  trì 

danh hiệu, đạt được nhất tâm bất loạn thì liền được vãng sanh". Như thế thì 

thiện căn phước đức  nhơn  duyên của sự chấp trì danh  hiệu quả không phải 

nhỏ vậy. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 10 - Không Nên Ngộ Nhận Lý Luận: Tự Tánh Di Đà, Duy Tâm 

 Tịnh Độ 

Có người vì quá thiên trọng lý thuyết nên khinh lờn thực hành. Lý họ thường 

viện ra câu: "Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Ðộ", rồi liền lầm cho rằng Tịnh 

Ðộ chỉ ở trong tâm, làm gì có cõi Tây phương mà hằng mong về! Thế là, họ 

phủ  nhận tất cả  48 đại  nguyện của đức  A  Di Đà  và  thế  giới Cực  Lạc  trang 

nghiêm. 

Có sự chấp  nệ tai hại ấy,  nguyên do chỉ  vì họ  lầm  lẫn  hai  hiện tượng Chân 

Ðế và Tục Ðế mà họ vô tình đem trộn lại làm một. Vì lấy thể làm dụng nên 

thể dụng hỗn loạn, chân tục bất phân. Đã là người học Phật, ít nhất cũng đã 

từng  đọc  qua  bài  Bát  Nhã  Tâm  Kinh.  Trong  tâm  kinh  có  dạy  rằng:  "Vô  trí 

diệc vô đắc" (không có trí mà cũng không có sở đắc). Nhưng liền sau đoạn 

ấy, Tâm kinh  lại dạy:  "Dĩ  vô sở đắc cố... đắc a nậu đa  la tam  miệu tam Bồ 

Ðề" (Vì vô sở đắc cố... được quả Vô Thượng Bồ Ðề). Qua hai đoạn kinh ấy, 

ta  thấy  rằng:  Nếu  y  vào  Chân  Ðế  thì  nói  rằng  không  có  “sở  đắc”  (chỗ  đạt 

được),  nhưng  nếu  y  vào  Tục  Ðế  thì  phải  nói  rằng  có  sở  đắc.  Nếu  lầm  lẫn 

Chân Ðế và Tục Ðế, tức là tự mâu thuẫn rồi vậy. 

Các  câu  như  trên,  không  riêng  gì  Tâm  Kinh  mới  có,  trong  các  kinh  khác 

thường cũng nói đến. Đó là y cứ vào hai phương diện chân và tục bất đồng 

mà  khai  thị  cho  rõ khía  cạnh,  xin  các  học  giả  đừng  ngộ  nhận  khiến  sai  lạc 

hết ý nghĩa uẩn áo của kinh văn. Còn như Ngài Lục Tổ, khi Ngài phủ nhận 

cảnh giới Tây Phương, chính là lúc Ngài đương y vào chân lý thường trú để 

thuyết minh chân tâm, chứ không phải y vào tục lý để nói về các cảnh giới. 

Vì duy chân thì hết thảy đều không, nhưng duy tục thì vạn hữu đều có. 

Chúng ta không nên tuyệt đối nhận lầm rồi chấp trước ý Tổ, khiến sinh tâm 

mạt sát pháp  môn Tịnh Ðộ. Có hiểu được như vậy thì  mới thật là biết cách 

đọc sách cổ nhân một cách thiện xảo và thâm hiểu ý cổ nhân một cách tinh 

vi. 

Vì các  lý do trên,  một  lần  nữa, ta  phải cân  nhắc  lại thật kỹ  để định  lại  một 

cách  chân  xác  giá  trị  và  phạm  vi  của  câu  danh  ngôn  "Tự tánh  Di  Đà,  Duy 

tâm  Tịnh  Ðộ".  Nếu  đứng  về  phương  diện  Chân  Ðế  mà  nói  thì  không  một 

pháp gì tồn tại (nhất pháp bất lập), ngay đến Phật cũng không còn được trú 

trước,  huống  nữa  là  Cực  Lạc  và  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh!  Vì  thế  mà  nói 

ngoài bản tánh không có Di Đà (tự tánh Di Dà) và ngoài tâm không có Tịnh 

Ðộ (duy tâm tịnh độ). 

Cảnh giới ấy là cảnh giới tuyệt đối của Ðệ Nhất Nghĩa Không, cho nên đem 

"dụng" quy về "thể" thì không một pháp nào được gọi là pháp sở đắc cả. 

Ngược lại, khi chưa đạt được Ðệ Nhất Nghĩa Không thì phải trú trên "dụng" 

mà  nói  và  phải  nương  theo  từng  tầng  bậc  tu  chứng  để  làm  bàn  đạp  và  tiến 

lên, do đó mỗi tầng bậc đều có những pháp sở đắc riêng biệt. Đối với công 

phu nội chứng của hành giả chưa đạt đến trình độ tuyệt đối thì không thể bảo 

rằng  tâm  cảnh  đều  không,  thọ  tưởng  đều  tịch.  Tâm  cảnh  chưa  không,  thọ 

tưởng  chưa  tịch  thì  hiển  nhiên  năng  và  sở  còn  tồn  tại,  y  báo  và  chánh  báo 

đều  phân  minh.  Một  sắc,  một  hương,  một  cành  hoa,  một  ngọn  lá  của  cảnh 

giới Cực Lạc trang nghiêm, thảy đều là đối tượng của ta và ta cần phải mong 

cầu  đạt đến chứ không thể bỏ qua. Nếu  không tự lượng sức, chỉ  nhắm  mắt 

học thuộc luận điệu của kẻ khác, có thể rất xác thực với kẻ ấy, nhưng chỉ là 

lý  suông  đối  với  mình  - thì  có  khác  nào  kẻ  điên  rồ  chưa  qua  khỏi  sông  đã 

toan bỏ thuyền bè! 

Ta hãy xem lại trong ba bộ kinh thuyết minh Tịnh Ðộ, khi nói đến tướng tốt 

của Phật thì không một mảy lông nào, một chân tóc nào, một hào quang nào, 

một sắc đẹp nào  mà không  diễn ra  một cách tuyệt trần  vi diệu; khi  nói đến 

cảnh giới trang nghiêm của Tịnh Ðộ thì nào là hoa thơm, quả báu, hồ ngọc, 

cây  vàng  v.v... không  một cảnh  nào  mà không phải  là cảnh hy  hữu trên thế 

gian? Tướng ấy, cảnh ấy toàn là sự thật mà Phật đã thân chứng, chứ đâu phải 

vẽ vời đặt để ra cho thêm hoa mỹ. Ta không nên có tà kiến cho các cảnh ấy 

là không có mà bị đọa vào "không vọng ngoại đạo" rất là nguy hiểm. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 11 - Lý Và Sự Cần Phải Tương Xứng 

(Nếu Không thì thà thiên về sự còn hơn) 

Trên bước  đường tu tập,  Lý và Sự phải  hô ứng  nhau, cùng phối  hợp để  hỗ 

tương giúp đỡ nhau mới mong đi đến thành tựu. Có Lý, Sự mới có chỗ y cứ 

dùng  làm  cương  lãnh  và  mục  tiêu  để  khởi  tác  dụng.  Ngược  lại,  có  Sự,  Lý 

mới chánh xác và có hiệu quả. Lý soi đường cho Sự, Sự thực hiện mục tiêu 

của Lý. Phàm làm việc gì mà có Lý có Sự, việc mới thành tựu, ví như đã biết 

lộ trình mà lại còn chịu cất bước ra đi. Nếu có Lý mà không có Sự thì khác 

nào kẻ biết đường nhưng lại không chịu đi; cũng như có Sự mà không có Lý 

thì  không  khác  kẻ  muốn  đi  nhưng  lại  không  biết  đường.  Người  đã  biết 

đường  và  chịu  đi  theo  đường  ấy,  Lý  Sự  tương  xứng  nhau,  nhất  định  phải 

thành công. Còn như hai hạng trên kia thật là khó hy vọng thành tựu, nhất là 

hạng  không  chịu  đi.  Hạng  chịu  đi,  mặc  dù  không  biết  đường  nhưng  còn  tự 

biết mình trình độ thấp kém, trí không kiêu căng, lòng không tự mãn, trên lộ 

trình  chưa  từng  biết  đích  xác,  hạng  nầy  với  một  ý  chí  cương  quyết,  cứ  lần 

theo  con  đường  mòn  của  người  trước  đã  đi  qua  và  đã  vạch  sẵn,  một  mạch 

thẳng tiến không chần chờ không do dự; như vậy cuối cùng rồi cũng sẽ đạt 

đến đích.  Kinh,  Luận  và sách  trước tác của các bậc cổ đức thuật  lại các sự 

tích  xưa  đều  là  những  mũi tên  chỉ  đường,  người  sau  nên  chiếu  theo  đó  mà 

thật hành, quyết sẽ được thành công như người xưa không khác. 

Vì  các  lẽ  ấy  cho  nên  mặc  dù  thiếu  Lý  soi  đường,  những  người  chịu  thực 

hành  cũng  chưa  lấy  gì  làm  lo.  Có  lo  chăng  là  với  hạng  người  chỉ  ngồi  nói 

suông  mà  không  chịu  thật  hành  thì  dù  có  nói  suốt  đời  cũng  không  tiến  bộ 

được nửa bước. Phê phán một cách xác thực hơn nữa thì người không có Sự, 

quyết nhiên cũng không thể có Lý. Ví như biết nhà gần sập mà không biết tự 

liệu để tránh, cứ ngồi nói suông cho khoái khẩu đến nỗi bị nhà đè chết, sao 

còn gọi được là biết? Vì vậy, Phật pháp có công năng độ kẻ ngu phu thất phụ 

không biết  nửa chữ một cách dễ dàng, chứ khó độ  người thế trí biện thông 

hoặc người không chịu thiết thiệt tu hành. 

Ngày  xưa, khi  Phật còn tại thế, có Ngài Châu  Lợi  Bàn Đà Già  là  người  rất 

độn căn. Khi xuất gia làm đệ tử Phật, chỉ được Phật dạy cho hai chữ là Tảo 

và Chửu, thế mà học  mãi không thuộc. Hễ nhớ được chữ sau liền quên chữ 

trước, học chữ trước thì lại quên mất chữ sau. Tuy thế, Ngài vẫn không nản 

chí, hết lòng cố gắng, không hề xao lãng, cuối cùng vọng niệm tiêu trừ, hoặc 

nghiệp đoạn giải, Ngài chứng được quả A la Hán. 

Đồng thời với Ngài Châu Lợi Bàn Đà Già có Ngài Đề Bà Đạt Đa, một đệ tử 

rất thông minh và có biện tài vô ngại, Đề Bà học đủ hết các môn thần thông, 

đọc  làu  cả  sáu  vạn  pháp  tụng,  nhưng  vì  bản  tánh  kiêu  căng,  không  chịu  tu 

tập  nên  cuối  cùng  bị  đọa  địa  ngục.  Xem  đó  đủ  biết,  dù  bác  thông  giáo  lý, 

biện  luận  như  thác  nước  chảy,  nhưng  nếu  không  thiết  thực  tu  trì  thì  hoặc 

nghiệp  từ  vô  thỉ  vẫn  còn  nằm  yên  bất  động,  không  giảm  được  một  hào  ly; 

thử  hỏi sự hiểu biết ấy có bổ  ích  gì không? Công  hiệu  lợi  ích thiết thực so 

với một bà già nấu bếp, mặt lem mày luốc, nửa chữ không tường, chưa chắc 

ai đã hơn ai, nhất là khi bà già nầy tinh tấn niệm Phật, luôn luôn một lòng tin 

tưởng, lúc lâm chung nhất định sẽ vãng sanh. 

Hành  giả  nếu  suốt  đời  vùi  đầu  vào  các  danh  từ  lý  luận  để  cầu  hiểu  biết, 

những  mong  làm  nhà bác  học trong  Phật  giáo,  nhưng không chịu  hạ thủ tu 

hành thì luôn luôn nhớ hai ví dụ mà Phật đã từng dùng để răn bảo đệ tử; ví 

dụ món ăn và ví dụ đếm tiền. Người học mà không tu chẳng khác gì nói món 

ăn ngon mà tự mình không ăn, hoặc đếm của cho người  mà tự mình không 

có xu nhỏ; chung quy bụng đói vẫn đói, túi rỗng vẫn rỗng. 

Tóm  lại,  người  học Phật  mà thông đạt  Lý và  y  Lý hành  Sự  một cách đúng 

đắn thì nhất định phước đức và trí huệ đều đầy đủ; phần lý giải và phần thực 

hành  đã  tương  xứng,  thì  nhơn  viên  quả  mãn;  quả  vị  Phật  chắc  chắn  mười 

phần  bảo đảm. Do đó,  Lý Sự không thể thiếu  một thành công  mới có phần 

nào khả vọng. Ai là người học Phật chân chính nên lưu ý điểm nầy. 

---o0o--- 

 Tiết Thứ 12 - Tịnh Độ Là Pháp Môn Duy Nhất Của Hàng Phật Tử Tại 

 Gia 

Nếu muốn tu bất cứ một pháp môn nào cũng tương đối dễ dàng chỉ cần chịu 

khó  gia công  là thành tựu. Trái  lại  hàng  tại  gia bị  gia đình ràng buộc,  mưu 

sinh khó khăn, công việc xã hội phức tạp, thực khó mà thực hành cho được 

các pháp môn thiền định, quán tưởng và đồng thời nghiên cứu cho thấu đáo 

nền  giáo  lý thâm  diệu của Phật  đà. Nhà bác học  ngày  nay, cỡi  hỏa tiễn  lên 

cung  trăng,  tưởng  e  còn  dễ  dàng  hơn  hàng  thiện  nam  tín  nữ Phật  tử  tại  gia 

muốn tu theo đạo xuất thế để cầu ra khỏi nhà lửa. 

May  thay  là  đức  Phật  đã  vận  dụng  trí  tuệ  vô  biên  và  từ  bi  vô  lượng,  đề  ra 

pháp  môn  Tịnh  Ðộ  rất  giản  tiện  mà  có  hiệu  lực  rất  lớn,  giúp  được  tín  đồ 

không phí thì giờ, khỏi bỏ công việc, mà vẫn có thể thành tựu được đạo quả 

một cách chắc chắn. Hễ ai có tu là có chứng, không luận tại gia hay xuất gia, 

không bỏ sót một ai. Hàng Phật tử tại gia, ngoài pháp môn niệm Phật nầy ra, 

tưởng  cũng  khó  có  hy  vọng  thành  công  đối  với  các  pháp  môn  khác.  Càng 

khó thành công thì lại càng dễ hay sinh chán nản, lắm lúc còn làm cho thoái 

khuất rồi  mất  hẳn tín tâm.  Tai  hại biết bao! Vì các lẽ ấy  nên  nói rằng pháp 

môn Niệm Phật là pháp môn duy nhất cho hàng Phật tử tại gia hiện tại. 

Rất mong các đạo hữu tại gia nhận thức tròn đầy tất cả công hiệu viên dung 

của pháp môn nầy để cùng nhau niệm Phật và một ngày kia cùng gặp nhau 

trên ao sen bảy báu của đức Phật A Di Đà. 

Nam Mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát. 

(Phỏng theo Tịnh Pháp Khái Thuật)  



---o0o--- 

HẾT 





Document Outline


	Lời Giới Thiệu

	Lời Nói Đầu

	Chương I - Ý Nghĩa Tịnh Độ

	A. Sao Gọi Là Tịnh Độ? 

	B. Các Cõi Tịnh Độ Trong Mười Phương

	C- Các loại Tịnh Độ Khác





	Chương II - Phạm Vi Cõi Cực Lạc

	Tiết I - Y Báo và Chánh Báo Trang Nghiêm

	Tiết II - 48 Lời Nguyện

	Tiết III - Ba Bậc Và Chín Phẩm Vãng Sanh





	Chương III - Đường Lối Tu Tịnh Độ

	Tiết Thứ 1 - Ba Tư Lương: Tín, Nguyện, Hạnh

	Tiết Thứ 2 - Thập Thiện Là Cơ Bản Tu Hành

	Tiết Thứ 3 - Đôn Đốc Hết Bổn Phận

	Tiết Thứ 4 - Rộng Tu Công Đức, Hồi Hướng Quả Vãng Sanh

	Tiết Thứ 5 - Cẩn Thận Lúc Lâm Chung





	Chương IV - Trì Danh Niệm Phật

	Tiết Thứ 1 - So Sánh Ba Pháp: Thật Tướng Niệm Phật,Quán Tưởng Niệm Phật, và Trì Danh Niệm Phật

	Tiết Thứ 2 - Các Phương Pháp Trì Danh





	Chương V - Phát Nguyện Vãng Sanh Cực Lạc

	Tiết Thứ 1 - Tánh Cách Trọng Yếu của Sự Phát Nguyện

	Tiết Thứ 2 - Giới Thiệu Vài Bài Phát Nguyện Của Người Xưa

	Và Nghi Thức Phát Nguyện





	Chương VI - Pháp Quán Tưởng

	Tiết thứ I - Trì Danh Và Quán Tưởng

	Tiết Thứ 2 - 16 Pháp Quán Theo Kinh Quán Vô Lượng Thọ

	Tiết Thứ 3 - 29 Pháp Quán Theo Luận Vãng sanh





	Chương VII - Chung Quanh Vấn Ðề Vãng Sanh

	Tiết Thứ 1 - Không Sanh Về Tịnh Độ Tất Phải Đọa Ác Đạo

	Tiết Thứ 2 - Tông Tịnh Độ Là Thuyền Từ Duy Nhất Của Thời Mạt Pháp

	Tiết Thứ 3 - Chưa Đoạn Trừ Hết Hoặc Nghiệp Mà Vẫn Được Dự Vào Hàng Thánh

	Tiết Thứ 4 - Học Phật, Niệm Phật Không Phải Là Yếm Thế, Tiêu Cực

	Tiết Thứ 5 - Tán Tâm Niệm Phật Vẫn Có Công Hiệu

	Tiết Thứ 6 - Chữ Y (Đọc Là: A) Nếu Tồn Tại, Các Chữ Khác Tồn Tại

	Tiết Thứ 7 - Năm Tháng Không Chờ Đợi, Đừng Nên Hẹn Lại Ngày Mai

	Tiết Thứ 8 - Tác Dụng Của Pháp Môn Niệm Phật Gồm Thâu Hết Tác Dụng Các Tông: Thiền, Luật, Giáo Và Mật

	Tiết Thứ 9 - Chơn Nghĩa Của Pháp Môn Tịnh Độ Chỉ Có Phật Mới Biết Hết

	Tiết Thứ 10 - Không Nên Ngộ Nhận Lý Luận: Tự Tánh Di Đà, Duy Tâm Tịnh Độ

	Tiết Thứ 11 - Lý Và Sự Cần Phải Tương Xứng

	Tiết Thứ 12 - Tịnh Độ Là Pháp Môn Duy Nhất Của Hàng Phật Tử Tại Gia








cover_image.jpg
Phap-Mon-Tinh-
Do-HT-Tri-Thu






index-1_1.jpg





